

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659

www.nmt.org.pk www.nooremarfat.com

Declaration No: 05/2 (54) Press-2009



انگان ی سے ۷ کیگری میں شلیم شدہ

جولائي تاستمبر 2025

سلسل شاره: 69

3:0/

علد:16

- ★ دین کی ساجی تفسیراورعلامه طباطبائی: ایک تحلیلی جائزه
- ★ اسلامی معاشرے کے قیام کی معاصر تحریک: ایک تحلیلی جائزہ
- ★ اسلامی نقط نظر ہے جدید اسلامی تدن کے تقق میں انسانی علوم کا کردار
- ★ أثر المنهج اللغوى في اثبات العقائد الدينيّة نموذجا- دراسة تحليلية تطبيقية
- ★ Challenges Faced in Implementation of Gilgit Baltistan Eduction Strategy 2015 - 2030: Teachers Perspective

مدر ڈاکٹر محمد سنین



اش: نور تحقیق ورتی پرائیویٹ کمیٹڈ



## **Indexed** in



https://www.australianislamiclibrary.org/









## Websites







كمپوزرايند ۋېزائىز:بابرعباس



eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659 www.nmt.org.pk www.nooremarfat.com

Declaration No: 05/2 (54) Press-2009



مسلسل شاره: 69

شاره: 3

جلد:16

جولائی تاستمبر 2025ء بمطابق محرم الحرام تاریخ الاوّل 1447ھ

Recognized in "Y" Category by



**Higher Education Commission, Pakistan** 

مدير: دُاكْرُ محمد حسنين

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-1002-153X

E-mail: noor.marfat@gmail.com

نور شخقیق وترقی پرائیویٹ <sup>(کیٹیٹ)</sup>، بارہ کہو، اسلام آباد۔

سید حسنین عباس گردیزی نے پکٹوریل پر نٹرز، پرائیویٹ لمیٹٹر، 21، آئی اینڈٹی سینٹر، آپیارہ سے چھپوا کر نور تحقیق و ترقی پرائیویٹ (لینٹی<sup>ا</sup>)، آفس بارہ کھوسے شائع کیا۔

ر چسرین فیس پاکتان، انڈیا: 1500روپ؛ مڈل ایٹ: 70 ڈالرز؛ یورپ، امریکه، کنیڈا: 150 ڈالرز-

سیدحسنین عباس گردیزی

مديراعليٰ و ناپشر:

ايم-اے اسلاميات وادبيات عرب؛ پر نسپل جامعه الرضا، باره کهو، اسلام آباد۔

### مجلس نظامت

دُارَ مِكْرُ نُورِ تَحْقِيقِ وترقى (پرائيويٹ) لميڻدُ اسلام آباد\_ ذا کثر محمد حنین مدير ني ـ ايج ـ ڈي،اسلامک اسٹدیز، نیشنل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز،اسلام آباد به ڈاکٹر ندیم عباس بلوچ معاون مدير پی۔ ایکے۔ ڈی۔ ادبیات عرب، جامعة الرضا (رجسڑ ڈ)، اسلام آباد۔ مثاور مدبر ڈاکٹر سامد علی سجانی معاون تخققي امور ڈا کٹر محد نذیر الملسی یی۔ ایچے۔ ڈی۔ علوم قر آن، جامعة الرضا( رجسر ڈ)،اسلام آباد۔ یی۔ایچ۔ڈی، کمپیوٹرسائنسز۔ نگران فنی امور ڈاکٹر ذیثان علی معاون فنيامور ایم۔ایس، کمپیوٹرسائنسز ۔ فيدعبيد

## مجلس ادارت

شعبه َ علوم اسلامی،علامه اقبال او پن یونیورسٹی،اسلام آباد۔ ڈاکٹر مافظ محمد سحاد ڈا کٹر عائشہر فیق شعبه ُ علوم اسلامی، گفٹ یو نیورسٹی، گو جرانوالہ۔ شعبهٔ تاریخ،علامهاقبال اوپن یونیورسٹی،اسلام آباد۔ ڈاکٹر عبدالباسط محاید شعبه اقتصادیات (الهی اقتصادیات ). جییر مین بادی انسٹیٹیوٹ مظفر آباد ، آزاد جموں و تحشمیر به ڈاکٹر سدنٹار حیین ہمدانی شعبهٔ تاریخ، دی ایمز سکول ایند کالج، اسلام آباد۔ ڈاکٹر ذوالفقار علی شعبه علوم اسلامي، اسلام آباد ما ولى كالج فاربوائر، اسلام آباد\_ ڈاکٹر روشن علی ڈاکٹر علی رضا لما ہر شعبه فلسفه،منهاج بونيورسٹي لا ہور ۔ شعبه ثقافت إسلامي، يجنل دائر يكثوريك آف كالجز، لار كامد. ڈاکٹر کرم حیین ودھو

# قومی مجلس مشاورت

| ڈا <i>کٹر جم</i> ایوں عباس   | شعبه ُ علوم اسلامی، جی سی یو نیور سٹی، فیصل آباد۔                 |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| دُا کشر حافظ طاہر اسلام<br>* | شعبه َ علوم اسلامی، علامه اقبال او پن یو نیورسٹی،اسلام آباد۔      |
| دُا <i>کٹر</i> عافیہ مہدی    | شعبه علوم اسلامی، نیشل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینگو پجز، اسلام آباد۔ |
| ذانحر ميد قنديل عباس         | شعبه َ بين الا قوامي تعلقات، قائداعظم يونيورسٹي،اسلام آباد۔       |
| ڈا کٹر زاہد علی زیدی         | شعبه ُ علوم اسلامی، یو نیورسٹی آف کراچی۔                          |
| ڈا کٹر محدریاض               | شعبه ُ علوم اسلا می، بلتتان یو نیورسٹی،اسکر دو۔                   |
| ڈا کٹر محمد شا کر            | شعبه ٔ نفیات اور انسانی ترقی، یونیورسٹی آف بہاو لپور _            |
| ڈاکٹر محد ندیم               | شعبه َا یجو کیش، گورنمنٹ صادق ایجر ٹن کالج، بہاو لپور۔            |
| ڈا کٹر رازق حین              | شعبه َ بين الا قوامي تعلقات،مسلم يو تھ يو نيور سٹي،اسلام آباد_    |

# بين الاقومى مجلس مشاورت

| ڈا کٹر وارث متین مظاہری      | شعبه َ علوم اسلامی، جامعه بمدرد، نیو دلی،انڈیا۔                 |
|------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ڈا کٹر مید زوار حمین شاہ     | شعبه َعلوم قر آنی و حدیث،المجمن حیتنی،اوسلو،ناروے۔              |
| ذا تحرّ ميد عماريا سر جمدانی | شعبه ً قر آن و قانون،المصطفی انٹر نیشنل یو نیورسٹی،ایران۔       |
| ذا کشر غلام رضا جوادی        | شعبيهَ تاریخ، خاتم النبيينُ يونيورسنی، کابل،افغانتان_           |
| ذانحرجابر حيين محمدى         | شعبه ً قر آن اور تربيتي علوم، جامعة المصطفى العالميه، قم،ايران_ |
| ذا کشر غلام حمین میر         | شعبيه َعلوم تقابل مديث، جامعة المصطفى العالميه، قم، ايران_      |
| ذا تطر شهلا بختیاری          | شعبه َ تاریخ اسلام،جامعه الزهرا، تهران،ایران ـ                  |
| ذا تطر فيضان جعفر على        | اردو و فارسی تنظیم، پوره معروف،ایم۔اے۔ یو،یو۔ پی،انڈیا۔         |

# مقالات ارسال فرمائيں

مجلّہ "نور معرفت" ایجے۔ای۔ س ہے کا کیٹیگری میں تسلیم شدہ، ساجی، دینی علوم کاسہ ماہی تحقیقی مجلّہ ہے۔ یہ مجلّہ قوی اور بین الاقوامی سطح پر معاشر تی رواداری اور ادیان ومذاہب کے در میان تعمیری مکالمے کی فضا کو فروغ دینے کے ساتھ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں عدل وانصاف پر مبنی عالمی اسلامی معاشر ہے کے قیام کے لئے فکری بنیادیں فراہم کرتا ہے۔ اس مجلے کا ایک اہم مہدف، یو نیور سٹیز اور دینی تعلیمی مراکز ومدارس کے اساتذہ اور طلاب کے در میان تحقیقی ذوق بیدار کرنا اور ان کے تحقیقی آفار شاکع کرنا ہے۔ ایسے مقالات کی اشاعت کو ترجیح دی جاتی ہے جو تحقیقی ہونے کے ساتھ اسلامی جمہوریہ پاکتان کی سالمیّت، ملی پہنی اور مذہبی، ساجی رواداری اور محبت کو فروغ دیں اور عصر حاضر کے انسانوں کی عملی مشکلات کاراہ حل پیش کرتے ہوں۔

عمرانیات، سیاسیات، تہذیب وتدن، ادبیات، تعلیم وتربیت، اسلامی قوانین، تفسیرو علوم قرآن، حدیث ورجال، فقه واصول، فلسفه و کلام، سیرت و تاریخ، نقابل ادبیان کے موضوعات پر کھے گئے مقالات کی مجلّه ہذامیں اشاعت بلامانع ہے۔ یہ مجلّه علماء اور دانشور طبقه کو دعوت دیتا ہے کہ وہ مجلّه کے Scope کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے ایپ قیمتی مقالات اشاعت کے لئے ارسال فرمائیں۔ مقالات کی تدوین میں درج ذیل ویب لنگ پر دی گئی ہدایات کی ممکل بابندی کی حائے:

https://nmt.org.pk/author-guidelines/

تمام مقالہ نگاروں سے گزارش ہے کہ اپنے مقالات درج ذیل ویب لنگ پر Submit کروائیں:

https://nooremarfat.com/index.php/Noor-e-marfat/about/submissions

#### ضروری نوٹ:

مجلّہ نور معرفت میں شائع ہونے والے مقالات کے مندر جات کی ذمہ داری خود مقالہ نگاروں پر ہے۔ مجلّہ نور معرفت مقالات کے تمام مندر جات سے متفق ہو نا ضروری نہیں ہے۔

# فهرست

| صفحہ | مقاله نگار         | موضوع                                                                                                           | نمبرشار |
|------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 6    | مدير               | ادارىي                                                                                                          | 1       |
| 8    | محمر ليعقوب        | اسلامی معاشرے کے قیام کی معاصر تحریک: ایک تحلیلی جائزہ                                                          | ٢       |
| 31   | سید علی رہبر جعفری | اسلامی نقطهٔ نظر سے جدید اسلامی تدن کے تحقق میں انسانی علوم کا کر دار                                           | ٣       |
| 53   | کرامت علی          | دین کی ساجی تفسیر اور علامه طباطبائی: ایک تحلیلی جائزه                                                          | ۴       |
| 71   | مظهر على           | أثر المنهج اللغوى في اثبات العقائد الدينيّة نموذجا - دراسة تحليلية تطبيقية                                      | ۵       |
| 93   | Nazar Abbas        | Challenges Faced in Implementation of<br>Gilgit Baltistan Eduction Strategy 2015-<br>2030: Teachers Perspective | ٧       |
| 118  | Editor             | Editorial                                                                                                       | 4       |

#### اداربير

سہ ماہی تحقیقی مجلّہ نور معرفت کا 69 واں شارہ پیش خدمت ہے۔اس شارے کے پہلے دونوں مقالات کا تعلق، مسلمان معاشر وں میں اسلامی تہذیب و تدن کے احیاء کی کاوشوں کے تحلیلی، تقیدی جائزے سے ہے۔ پہلا مقالہ " اسلامی معاشر ہے کے قیام کی معاصر تحریک: ایک تخلیلی جائزہ" کے عنوان کے تحت مدعی ہے کہ اسلامی معاشرے کی قیام کی معاصر تح یک، جس کا دورانیہ 19 ویں اور 20 ویں صدی کو قرار دیا گیا ہے، در حقیقت، ا مک سیاسی جدو جہداور مظہر ہے۔ مقالہ نگار نے آغاز میں اسلامی معاشر ہے کے قیام کی معاصر تحریک کے محرکات کا جائزہ لیا ہے۔اور پھر اس تحریک کے چند عمدہ نمونوں پر جن میں ابوالاعلیٰ مودودی کا نظریہ َ حاکمیت الہیہ، حسن البناكی اصلاحی دعوت، سید قطب كا انقلابی تصور جهاد اور ایران كا اسلامی انقلاب شامل ہیں، تفصیلی بحث كی ہے اور اس تح بک کے مثبت اور منفی نکات کا جائزہ لیتے ہوئے اس کو درپیش اہم چیلنجزیر بحث کی ہے۔ یہاں، مقالہ نگار نے بیہ رائے قائم کی ہے کہ اسلامی معاشرے کے قیام کی معاصر تحریک، ایک الیمسلسل جدوجہد ہے جس کا مستقبل، ہم عصر دنیا کی انتہائی سخت پیچیدہ سیاست میں غیر یقینی، مگر ارتقاء بذیر ہے۔ دوسرے مقالے کا عنوان "ا<u>سلامی نقطه کظر سے جدید اسلامی تدن کے تحقق میں انسانی علوم کا کردار " ہے۔اس</u> مقالہ کے مطابق، انسانی علوم، نہ تنہا کسی بھی معاشرے کی حرکت کی سمت معین کرتے، بلکہ مرتہذیب وتدن کے عروج و زوال پر اَن مٹ نقوش بھی چھوڑتے ہیں۔ دوسری طرف، خود یہی علوم، انسان اور کا کنات کے بارے میں مخصوص فلفے اور تصور پر استوار ہوتے ہیں۔اس پس منظر میں انسانی علوم کو اسلامی تصوّر کا ئنات پر استوار کرنا،ایک الیی مہم ہے جس کے نتیجے میں اسلامی تدن کے قیام اور ارتقاء کی راہیں ہموار ہوتی ہیں۔اِس مقالے میں انسانی علوم کی اسلامی بنیادوں کی تقویت کا جارہ کارواضح کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ مجلّه نور معرفت کے تیسرے مقالے کاعنوان، "دین کی ساجی تفییر اور علامہ طباطبائی: ایک تخلیلی جائزہ" ہے۔اس مقالے میں اُن ماہرین ساجیات کے نظریات وافکار کا تنقیدی جائزہ لیا گیا ہے جو دین اور دینداری کوایک ساجی مظہر قرار دیتے ہیں۔ پیش نظر مقالہ دین، بالخصوص، اسلام کی ساجی تفسیر کے ردّ میں علامہ سید محمد حسین طباطبائی کے نظریات کی توضیح و تفسیر پر مشتمل ہے۔اس مقالہ کے مطابق، علامہ طباطبائی کے نز دیک، دین کاسر چشمہ، ایک مابعد الطبیعیاتی حقیقت اور ہستی، یعنی خداوند تعالی ہے۔علامہ کے مطابق، دین، ایک ساجی روتہ ہونے سے پہلے، ایک فطری، ماورائی اور الی حقیقت ہے جوانسانی عقل و شعور سے ممل طور پر ہم آ ہنگ ہے۔ لہذا، دین کی پیدائش کا موجب، ساج نہیں، بلکہ انسان کیالمی فطرت ہے؛ گو کہ دین کی تجلیات کے ظہور کے لئے ساج کامہیا ہو نا بھی ضروری ہے۔

اس شارے کے چوتھ مقالے کا عنوان "أثر المنهج اللغوى في اثبات العقائد الدينيّة نموذجا - دراسة

تحلیلیة تطبیقیة " ہے۔ در حقیقت، یہ مقالہ اس امر کا جائزہ لیتا ہے کہ زبان وبیان کے قواعد، بالحضوص عربی زبان کے قواعد میں موثر اور کے قواعد فضاحت و بلاعت، کس طرح دینی، اسلامی عقائد کے اثبات اور ان کی توضیح و تشریحات میں موثر اور دخیل ہیں۔ یہ مقالہ مدعی ہے کہ شیعہ امامیہ علمائے علم کلام نے اس امر کا خاص اہتمام برتا کہ دینی عقائد کے بیان اور اثبات میں لغت عرب کے عمومی قواعد کی ممکل پاسداری کی جائے۔

اماميه علمائے علم كلام ميں سے سيد شريف رضى نے " البيان في مجازات القرآن "اور "المجازات النبوية " عنوان كے تحت دو مستقل كتابيں تاليف فرمائيں۔ اسى طرح سيد مرتضى نے "غرر الفوائد و در راقلائد "، شخ مفيد نے " تحت و الاعتقادات الاماميہ "، ابن الحن الطبر سى نے " مجمع البيان " طريكى نے " مجمع البحرين " اور معاصر علماء ميں سے شخ جعفر سجانى نے "العيقدة الاسلامية " جيسى كتابوں ميں اس روش پر كار بند رہنے كامكل اہتمام كيا جس كا نتيجہ يہ نكلا كه شيعہ اماميه، توحيد الى كے باب ميں تجسيم، تشيه اور كليف وغيره سے محفوظ رہے اور انہوں نے خداوند تعالى كى خبر يہ صفات كے وہ معانى ثابت اور بيان كيے جو عقل اور نقل كے ساتھ مكل ہم آ ہنگى رکھنے كے علاوہ، خداوند تعالى كو اپنى ذات و صفات ميں بے مثل و مثال ثابت كرتے ہيں۔

اس شارے کا آخری مقالہ Educational Strategy 2015-2030: Teachers' Perspective

Educational Strategy 2015-2030: Teachers' Perspective

Educational Strategy 2015-2030: Teachers' Perspective

خیر معمولی جیوپولیٹیکل اہمیت کے عامل علاقے، گلگت، بلتتان میں تعلیم اصلاحات کا جائزہ لیتا ہے۔ یہ
مقالہ اس علاقے کے اسائذہ کے نقطہ نظر سے یہاں تعلیم کے فروغ اور اس کے معیار کو بہتر بنانے کی غرض سے بنائی گئی 2010-2015 اسٹریٹیجی کے نفاذ میں درپیش چیلنجز اور مشکلات کا جائزہ پیش کرتا ہے۔ اِس مقالے میں جہاں فاضل مقالہ نگار نے اُن مشکلات اور چیلنجز کا جائزہ لیا ہے جو اس اسٹریٹیجی کے موثر نفاد میں مانع اور عائل رہے ہیں، وہاں ان مشکلات سے پنجہ آ زمائی کے لئے بھی انتہائی مفید اور قابل عمل تجاویز پیش کی ہیں۔ عائل رہے ہیں، وہاں ان مشکلات سے پنجہ آ زمائی کے لئے بھی انتہائی مفید اور قابل عمل تجاویز پیش کی ہیں۔ اس قویق پر شکر ادا کرنے کے ساتھ ماتھ ، اس سے دعاہے کہ مجبّہ نور معرفت کے ٹیم کو اس کار خیر پر بہترین اجر و باداش عطافرمائے۔ آمین، بارب العالمین!

مدیر مجلّه، ڈاکٹر محمد حسنین

# اسلامی معاشرے کے قیام کی معاصر تحریک: ایک تحلیلی جائزہ

# Contemporary Movement for the Establishment of an Islamic Society- An Analytical Review

# Open Access Journal *Qtly. Noor-e-Marfat*

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659

www.nooremarfat.com

Note: All Copy Rights

are Preserved.

#### Muhammad Yaqoob

M. Phil. Research Scholar, Almustafa International University, Karachi Campus, Pakistan.

E-mail: myagoob.scholar@gmail.com

#### **Abstract:**

This article presents a non-religious and academic analysis of the struggle to establish an Islamic society during last few centuries. This struggle is a modern political phenomenon that emerged as a reaction to 19th-century European colonialism and the failure of Arab nationalism.

The intellectual foundations of this movement include Abul A'la Maududi's theory of divine sovereignty, Hasan al-Banna's reformist call, and Sayyid Qutb's revolutionary concept of jihad. Historical events like the 1967 Arab-Israeli War and the 1979 Iranian Revolution gave this struggle a new direction .Its practical forms include electoral politics, extensive social welfare work, and at times, armed struggle.

However, these movements face challenges such as the separation of state and religion, internal ideological conflicts, and economic failures. The article concludes that this struggle is an ongoing tension between a utopian vision and the realities of the modern world, with an uncertain but evolving future.

**Keywords:** Islamic Society, Islamism, Political Islam, Jamaat-e-Islami, Ikhwan-ul Muslemin, Iranian Revolution, Arab Nationalism, Islamic State.

#### خلاصه

یہ مقالہ اسلامی معاشر ہے کے قیام کی جدوجہد کا ایک علمی تجزیہ پیش کرتا ہے۔ یہ جدوجہد ایک جدید سیاسی مظہر ہے جو 19 ویں صدی کے یور پی استعار اور عرب قوم پرستی کی ناکامی کے ردعمل میں ابھری۔ اس تحریک کی فکری بنیادوں میں ابوالاعلی مودودی کا نظریہ حاکمیت الہیہ، حسن البنا کی اصلاحی دعوت اور سید قطب کا انقلابی تصورِ جہاد شامل ہیں۔ 1967 کی عرب، اسرائیل جنگ اور 1979 کے ایر انی انقلاب جیسے تاریخی واقعات نے اس جدوجہد شامل کو نئی سمت دی۔ اس کی عملی اشکال میں انتخابی سیاست، وسیع ساجی فلاحی کام اور بعض او قات مسلح جدوجہد شامل ہیں۔ تاہم، ان تحریکوں کو ریاست اور مذہب کی تفریق، داخلی اختلافات، اور معاشی ناکامیوں جیسے چیلنجز کا سامنا ہے۔ مقالے کا نتیجہ یہ ہے کہ یہ جدوجہد ایک نظریاتی وژن اور جدید دنیا کی حقیقوں کے در میان ایک مسلسل سنگش ہے۔ جس کا مستقبل غیریقینی مگر ارتقاء پذیر ہے۔

كليدى الفاظ: اسلامى معاشره، اسلام ازم، سياسى اسلام، جماعت اسلامى،ا خوان المسلمون، ايرانى انقلاب، حاكميت الهيد-

## تعارف: جدوجہدکے نظریاتی اور تاریخی خدوخال

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد ایک پیچیدہ اور کثیر جہتی مظہر ہے جس کا مطالعہ مذہبی عقائد کی بنیاد پر نہیں بلکہ ساجی علوم کے ایک شعبہ کے طور پر کیا جانا چاہیے۔ یہ مقالہ ایک علمی اور معروضی نقطہ نظر اختیار کرتا ہے تاکہ اس جدو جہد کے تاریخی، سیاسی اور ساجی پہلووں کا غیر جانبدارانہ تجزیہ پیش کر سکے۔ اس کا مقصد ان تح یکوں کو ان کے تاریخی سیاتی و سباتی، فکری بنیادوں، عملی حکمت عملیوں اور در پیش چیلنجز کے تناظر میں سمجھنا ہے۔ یہ مقالہ "اسلام ازم" (Islamic Revivalism) کو جدید نظریات اور ساجی "اسلام ازم" (ریش کی تاہی ادر "اسلامی احیائیت" (Islamic Revivalism) کو جدید نظریات اور ساجی تحصوص مرحلے میں پیدا ہو ئیں، نہ کہ الٰہی ادکامات کی محض ایک براہ راست عملی شکل کے طور پر۔

یہ مقالہ اس امر کا جائزہ لے گاکہ کس طرح اہم اسلامی مفکرین نے ریاست اور حاکمیت کے جدید سیاسی تصورات کے رو عمل میں اپنے نظریات تشکیل دیے، اور ان نظریات کی عملی شکلیں (بشمول سیاسی، ساجی اور مسلح جدوجہد) کیسے دنیا کے نقشے پر ابھریں۔اس تجزیہ کے لیے تین کلیدی اصطلاحات کی تعریف اور وضاحت ضروری ہے:

#### 1. اسلامی معاشره (Islamic Society)

اس اصطلاح کی دو جہتیں ہیں۔ ایک طرف، یہ ایک ایسے معاشرے کا حوالہ ہے جس کے ارکان اسلام پر ایمان رکھتے ہیں، اور مذہبی فرائض ادا کرتے ہیں، اور مذہبی فرائض ادا کرتے

ہیں۔اس تصور میں محبت، بھائی چارہ، مساوات، اور باہمی تعاون کی بنیادیں شامل ہیں، جو قرآنی تعلیمات سے اخذ کی گئی ہیں۔ دوسری طرف، یہ ایک نظریاتی ہدف ہے جسے ابھی تک مکل طور پر قائم نہیں کیا جاسکا ہے۔ یہ ایک ایسا معاشرہ ہے جوانصاف، آزادی، اور قومی و قار جیسے انسانیت کے لیے اسلام کے طے کردہ اہداف کے حصول کی کوشش کرتا ہے۔ تاہم، ان اہداف کی تشر تے اسلامی انداز میں کی جاتی ہے جو مغربی تصورات سے مختلف ہو سکتی ہے۔

#### 2. اسلامی ریاست (Islamic State)

#### 3. اسلام ازم (Islamism)

بیان کیاجاتا ہے۔ یہ ایک ایک ایک نظریہ ، ایک تحریک یا سنظیم ، اور حکومت کی ایک شکل کے طور پر بیان کیاجاتا ہے۔ یہ ایک ایساسیاسی نظریہ ہے جس کے حامیوں کا خیال ہے کہ اسلام فطری طور پر سیاسی ہے اور یہ ایک منصفانہ اور کامیاب معاشر ہے حصول کے لیے کمیونزم ، لبرل جمہوریت ، اور سرمایہ داری جیسے دوسرے سیاسی منصفانہ اور کامیاب معاشر ہے حصول کے لیے کمیونزم ، لبرل جمہوریت ، اور سرمایہ داری جیسے دوسرے سیاسی نظاموں سے برتر ہے۔ اس کابنیادی مقصد معاشر تی اور سیاسی زندگی میں اسلامی اصولوں اور اقدار کو نافذ کرنا ہے۔ اسلام ازم کی تعریف کرتے ہوئے یونیورسٹی آف آر ہوس کے شعبہ سیاسیات کے پروفیسر ڈاکٹر مہدی مظفری لکھتے ہیں :

"Islamism is a religious ideology with a holistic interpretation of Islam whose final aim is the conquest of the world by all means."

اسلامی ازم ایک مذہبی نظریہ ہے جو اسلام کی جامع تشر تحریر بنی ہے، اور جس کا حتمی مقصد مر ممکن طریقے سے دنیا پر فتح حاصل کرنا ہے۔

#### جمهوريت

## جههوریت کی تعریف اور ووٹر کی حیثیت

جہوریت ایک ایسا طرزِ حکمرانی ہے جس میں اقتدار کی بنیاد عوام کی مرضی پر ہوتی ہے؛ یہ عوام کے ذریعے، عوام کے دریع کے لیے اور عوامی نمائندگی پر مبنی نظام ہے۔ اس نظام میں حکومت سازی کا عمل انتخابات کے ذریعے ممکل ہوتا ہے۔ جمہوری طریقہ کار میں، رائے دہندگان کے لیے محض ایک کم از کم عمر کی حد مقرر کی جاتی ہے، جبکہ ان کی اخلاقی حالت، کردار، تعلیمی قابلیت، یا فکری سطح کا کوئی لحاظ نہیں کیا جاتا۔ نیتجناً، ایک صاحبِ علم، باو قار اور تعلیم یافتہ فرد کا ووٹ، ایک بد کردار، مجر مانہ ذہنیت رکھنے والے، یا ناخواندہ شخص کے ووٹ کے بالکل برابر اور یکساں اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔

جمہوری نظام کی ایک بنیادی خصوصیت ہے ہے کہ اس میں حاکمیت اعلیٰ کا منبع اللہ تعالیٰ کو نہیں، بلکہ منتخب انسانوں اور ان کے نمائندوں کو تسلیم کیا جاتا ہے۔ اس کے باعث، جمہوری قوانین الہامی رہنمائی کی بجائے ممکل طور پر انسانوں کے بنائے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے میں۔ مزید برآں، یہ نظام افراد کو حکومتی مناصب اور عہدوں کے حصول کے لیے مراز و ناجائز طریقہ اپنانے کی ترغیب دیتا ہے۔ اس کے برعکس، اسلامی طرزِ حکم انی میں اقتدار کی طلب یاحرص رکھنے والے شخص کو کوئی منصب نہیں سونیا جاتا۔ ان تضادات سے یہ ظام ہوتا ہے کہ جمہوری ڈھانچہ قرآن و سنت کے بنیادی اصولوں سے واضح طور پر متصادم ہے۔

جدید سیاسی جدو جہد میں "جمہوریت" ایک بنیادی اور متنازعہ اصطلاح رہی ہے۔اسلامی تحریکیں اس اصطلاح کو یا تو مکل طور پر رد کرتی ہیں یا اسے اپنے نظریات کے مطابق ڈھالنے کی کو شش کرتی ہیں۔

## جهوریت کی تعریف اور اقسام

عربی لغت کے ماہرین کے تجزیے سے واضح ہوتا ہے کہ جمہوریت کی جڑیں لفظ "جُمہر" (جمہر) میں پیوست ہیں، جس کا بنیادی معنی کسی شے کا جمع ہونا یا اکثریت میں پایا جانا ہے۔ مرتضی زبیدی کی تحقیق کے مطابق: "وجُمهر، ای الشی جعه " 2 جو اسی بنیادی خیال کی تائید کرتی ہے۔ ابن منظور کے بقول، کسی چیز کو "الجمہوری" اس لیے کہا جاتا ہے کیونکہ "جمہور الناس اسے استعال کرتی ہے، یعنی ان کی اکثریت "۔ 3 اس طرح، لسانی اعتبار سے جمہوریت کثرتِ رائے یا عوامی اجتماعیت کا مفہوم پیش کرتی ہے۔

## مفتى محمد تقى عثاني لكھتے ہیں كه:

جمہوریت کے لئے انگریزی زبان میں لفظ ڈیمو کریسی (Democracy) استعال کیا جاتا ہے۔ اور یہ لفظ یونانی الفاظ Demos (عوام) اور Cracy (حکمرانی/حاکمیت) کا مرکب ہے، جس کا مطلب ہے 'عوام کی حکمرانی'۔ عربی میں اس کا ترجمہ دیمقراطیہ کیا گیا ہے۔ کسیاسی نظریہ میں، جمہوریت کی تعریف، اخلاقی بنیادوں، اور عملی تنظیم کے حوالے سے وسیعے اختلاف یا ما جاتا ہے۔

## اصطلاحى تعريف

اصطلاحی طور پر، الفارانی نے اپنی کتاب آراء اہل المدینة الفاضلہ میں افلاطون کی جمہوریہ (Republic) کے متبادل کے طور پر "مدینة الجماعیہ" کی ترکیب استعال کی، جو جمہوری طرزِ حکومت کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ سید ابوالاعلیٰ مودودی نے مغربی جمہوریت کو دوبنیادی نظریات کا مجموعہ قرار دیا:

- 1. **قانونی اور سیاسی حاکمیت**: جو عوام کی اکثریت یاان کے منتخب نمائندوں کی کثرتِ رائے کے ذریعے عملی شکل اختیار کرے۔
- 2. حکومت کی تشکیل: ریاست کا نظم و نسق چلانے والی حکومت کو عوام کی آزاد مرضی سے بننے اور بدلنے کا حق حاصل ہو۔
- مودودی کے مطابق، اسلام مغربی جمہوریت کے صرف دوسرے جز ( یعنی حکومت سازی میں عوام کی مرضی ) کو ہی قبول کرتا ہے۔البتہ، پہلے جز کو اسلام دو حصوں میں تقسیم کرتا ہے:
- 1. **قانونی حاکمیت:** یه ممکل طور پر الله تعالی کے لیے مخصوص ہے، جہاں قرآن و سنت کے احکامات ریاست کے لیے نا قابل تبدیلی اور اٹل قانونی حیثیت رکھتے ہیں۔
- 2. سیاس حاکمیت (خلافت): اسے حاکمیت کی بجائے نیابتِ اللی (یعنی خلافت) قرار دے کر ریاست کے عام مسلم شہریوں کے سپر د کر دیا جاتا ہے۔ یہ خلافت مسلم عوام کی اکثریت یا ان کے قابلِ اعتاد نمائندوں کے ذریعے عملی جامہ پہنتی ہے۔
- اس بنیادی اور اصولی فرق کو دیکھتے ہوئے، مودودی کا استدلال ہے کہ اسلامی ریاست کو مغربی اصطلاح کی روشنی میں جمہوریت قرار دینادرست نہیں۔ <sup>5</sup>
- "Direct Democracy: نے اپنی آڑٹکل (RICHARD A. EPSTEIN) کے اپنی آڑٹکل "Government of the People, by the People, and for the People?"

"In the Gettysburg Address, President Lincoln declared ours government of the people, by the people, for the people" 6

یعنی سابق امریکی صدر ابراہم لئکن نے اپنی تاریخی خطاب "گیٹس برگ خطاب" میں جمہوریت کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا کہ "الی حکومت جو عوام کی ہو، عوام کے ذریعے قائم ہو، اور عوام کی فلاح کے لیے کام کرے۔

He believes in freedom and equality between people, or as system of government based on this belief, in which power is either held by the elected representative or by the people themselves.

جمہوریت ایک ایبا نظامِ حکومت ہے جو آزادی اور انسانوں کے در میان مساوات کے نظریے پر قائم ہوتا ہے۔ اس نظام میں اقتداریا تو عوام کے منتخب نمائندوں کے ہاتھ میں ہوتا ہے یا براہِ راست خود عوام کے پاس ہوتا ہے۔ ڈاکٹر محد سرور کے بقول، لارڈ برائس کے نقطہ کنظر کے مطابق، جمہوری طرزِ حکومت سے مرادوہ نظام ہے جہال ریاست پر حکمرانی کا قانونی اختیار کسی خاص یا محدود گروہ کے بجائے، معاشرے کے تمام اراکین کو اجماعی طور پر

حاصل ہوتا ہے۔<sup>8</sup>

## حاكميت كى نوعيت كے لحاظ سے اقسام

لبرل جمہوریت: (Liberal Democracy) یہ مغربی ماڈل ہے جو عوامی حاکمیت، کثرت پیندی، بنیادی حقوق (فرد کی آزادی) اور حکومت کے اختیارات پر قانونی قد غن کو یقینی بناتا ہے۔ مغربی یو نانی فلسفی ارسطولبرٹی کی تعریف میں یوں لکھاہے:

"Ruling and being ruled in turn is one element in liberty 9"

گویا آزادی ایک طرف افرادی کی اپنی خواہش اور اختیار میں ہے تو دوسری طرف جمہوریت بھی اسی کاپر تو ہے۔ نظریاتی جمہوریت : (Theo-Democracy) یہ مودودی کا پیش کردہ ماڈل ہے، جہاں عوامی بالادستی کو ایک اعلیٰ الٰہی حاکمیت (Divine Sovereignty) کے ذریعے محدود کیا جاتا ہے۔ اس میں لوگ خلیفۃ اللّٰہ کے طور پر خداکے قوانین کے تحت حکومت کرتے ہیں۔ 10 خداکے قوانین کے تحت حکومت کرتے ہیں۔ 10

اسلامی جمہورید : (Islamic Republic) یہ ایک ایساسیاسی نظام ہے جو دستور میں اسلامی قانون (شریعت) کو بنیادی ماخذ قرار دیتا ہے لیکن حکومتی ڈھانچہ روایتی جمہوری عمل (انتخابات) پر مبنی ہوتا ہے۔اس کی مثالیس ایران، بایک کا بیان، اور موریطانیہ ہیں۔

مسلم ممالک میں جمہوریت کاانداز مختلف رہاہے۔

پارلیمانی جمہوریہ : (Parliamentary Republic) جیسے عراق ، لبنان۔

صدارتی جمہوریہ : (Presidential Republic) جیسے ترکی، تیونس، مصر

**اسلامی جمہوریہ**: (Islamic Republic) جیسے ایران، پاکتان (جہاں شریعت کو مکمل یا جزوی طور پر قانونی نظام میں شامل کیا گیا ہے)۔

اس جدوجہد کو ایک جدید سیاسی و ساجی مظہر کے طور پر سمجھنے کے لیے یہ تجزید کیا جانا ضرور کی ہے کہ یہ محض ایک تاریخی تسلسل نہیں ہے۔ در حقیقت، یہ 18 ویں اور 19 ویں صدی میں یور پی استعار، سامراجیت، سرمایہ داری اور سیکولراز م کے بڑھتے ہوئے اثرات کے رد عمل کے طور پر اجرا۔ اس تناظر میں، یہ جدوجہد محض اصلی اسلام کی طرف واپی نہیں ہے، بلکہ یہ جدیدیت کی دین ہے۔ یہ جدوجہد جدید سیاسی تصورات اور طریقوں کو استعال کرتے ہوئے ایک نئی فکری بنیاد فراہم کرتی ہے، جیسا کہ ایرانی انقلاب کے بعد اسلامی عکومت کے تصور کے لیے نئی اصطلاحات کا استعال کیا گیا۔ اس طرح، یہ جدوجہد ایک نظریاتی اور سیاسی مصوبہ ہے جو تاریخ کے ایک مخصوص مرحلے میں پیدا ہونے والے چیلنجز کا جواب دیتا ہے، اور اس کا وجود خود ایک جدید مظہر کی عکاسی کرتا ہے۔

# اسلامی تحریکیں

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدو جہد کوئی یک جہتی نظریہ نہیں ہے۔اس کے برعکس، یہ فکری طور پر مختلف اور بعض او قات متضاد نقطہ نظر رکھنے والے کئی مفکرین اور تحریکوں کے ذریعے پروان پڑھا ہے۔ ان تحریکوں کے نظریاتی معماروں نے اس جدو جہد کے لیے بنیادی فکری ڈھانچے فراہم کیے، جنہیں ان کے پیروکاروں نے دنیا کے مختلف حصوں میں نافذ کرنے کی کوشش کی۔ان میں ابوالاعلیٰ مودودی، حسن البنا، اور سید قطب جیسے نمایاں مفکرین شامل ہیں۔

#### ابوالاعلى مودودى اورجماعت اسلامى

ابوالاعلیٰ مودودی (1903-1979) ایک پاکتانی مفکر تھے جنہوں نے 26 اگست 1941 کو برٹش انڈیا میں جماعت اسلامی کی بنیادر کھی۔ مودود کی کا نظریہ دوبنیادی تصورات پر قائم ہے:

- 1. حاکمیت المهیر (Sovereignty of God): مودودی کا سب سے اہم فکری حصہ یہ نظریہ ہے کہ حاکمیت صرف اور صرف الله کی ہے۔ ان کے مطابق، ہر مسلمان کا بنیادی مقصد الله کے اس نظام کو زمین پر قائم کرنا ہے، جسے وہ اسلامی ریاست یا دار الاسلام کہتے تھے۔ 11
- اسلام بطور ایک جامع نظام حیات: ان کے خیال میں اسلام صرف ایک مذہب نہیں بلکہ زندگی کا ایک ممکل اور جامع ضابطہ ہے۔ وہ اس بات پر زور دیتے تھے کہ اسلام کو زندگی کے مختلف شعبوں، جیسے کہ سابی، سیاسی، اور اقتصادی معاملات سے الگ نہیں کیا جا سکتا۔ ان کے مطابق، ایک سچا مسلمان وہ ہے جو نہ صرف اپنی ذاتی زندگی میں بلکہ اپنے سیاسی اور معاشی رویوں میں بھی اسلامی تعلیمات کی پیروی کرے۔ 12

مودودی نے اسلامی ریاست کو لبرل جمہوریت اور سوشلزم کے در میان ایک تیسری راہ کے طور پر پیش کیا، جس میں وہ انتخابی سیاست کے جمہوری اصولوں کو غربت کے خاتمے کے سوشلسٹ اصولوں کے ساتھ مر بوط کرنے کے خواہاں تھے۔ انہوں نے اس نظام کو نظریاتی جمہوریت (Theo-Democracy) کا نام دیا۔ <sup>13</sup>ان کا خیال تھا کہ اسلامی ریاست ہم شعبوں پر محیط ایک آ مرانہ (Totalitarian) ریاست ہو گی، لیکن بیر آ مریت الہی قانون کی آ فاقیت پر مبنی ہو گی۔ <sup>14</sup>

## نظرياتي بنيادون اورار تقاء كى مزيد تفصيل

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کی فکری بنیادیں صرف 20 ویں صدی کے نمایاں مفکرین تک محدود نہیں ہیں، بلکہ ان کی جڑیں 19 ویں صدی کے مسلم دانشوروں کے ردعمل میں پیوست ہیں جو بڑھتے ہوئے یورپی استعار اور جدیدیت کے چیلنجز سے نمٹ رہے تھے۔ اس دور کے مفکرین جیسے سید جمال الدین افغانی (1838۔ 1897)، جو شاید این دور کے سب سے بااثر شخصیت تھے، اور ان کے شاگرد محمد عبدہ (1849-1905) نے

اسلامی احیائیت کی فکری تحریک کی بنیاد رکھی۔ ان مفکرین نے یہ سوال اٹھایا کہ مسلمان جو کبھی فکری طور پر ترقی یافتہ اور مسابقتی تھے، وہ کیوں پیچھے رہ گئے؟ انہوں نے دلیل دی کہ زوال کی ایک بڑی وجہ دین اور دنیا کی علیحد گی ہے جو صوفیانہ تعلیمات کی وجہ سے پیدا ہوئی۔ ان کا مقصد اسلام اور جدیدیت کے در میان تعلق کو ہم آ ہنگ کرنا اور امک ایسی اسلامی شناخت قائم کرنا تھا جو جدید دنیا کے چیلنجز کا مقابلہ کرسکے۔

اسی طرح، ابوالاعلی مودودی کی فکری عمارت بھی بر صغیر پاک و ہند کی ساجی و سیاسی صور تحال کے ردعمل میں ابھری۔ وہ مغربی نوآ بادیاتی ثقافت اور ہندو قوم پر ستی کے بڑھتے ہوئے اثر ور سوخ سے فکر مند تھے۔ مودودی کا سب سے نمایاں فکری کارنامہ "حاکمیت الہی "کا تصور ہے، جسے انہوں نے ایک ایسے وقت میں واضح کیا جب نوآ بادیاتی سیاست میں ریاست کا تصور کلیدی حیثیت اختیار کرچکا تھا۔ انہوں نے جمہوریت کے عوامی حاکمیت کے تصور کو رد کیا اور نظریاتی جمہوری (Theo-Democracy) کا ایک متبادل پیش کیا، 15 جہاں عوام کی حاکمیت محدود ہے اور اسے صرف خدا کے قوانین کے اندر رہتے ہوئے ہی استعال کیا جا سکتا ہے۔ ان کا نظریہ یہ تھا کہ ایک صحیح اسلامی معاشرہ صرف تبھی ممکن ہے جب زندگی کے تمام پہلوؤں میں خدا کی حاکمیت نافذ ہو، نہ کہ صرف انفرادی زندگی میں۔ 16

اس کے علاوہ، سید قطب کے نظریات نے بھی جدوجہد کو ایک انقلابی جہت دی۔ ان کا مشہور ترین نظریہ " جاہلیت " کا ہے، جس میں انہوں نے نہ صرف غیر مسلم معاشر وں کو بلکہ ان مسلم معاشر وں کو بھی جاہلیت کا مصداق قرار دیا جو خدا کی حاکمیت کے بجائے انسانی قوانین پر قائم تھے۔ ان کا یہ تصور جدید اسلامی تحریکوں میں شدت پسندی کی ایک اہم فکری بنیاد بنا۔ وہ اس جاہلیت کو ختم کرنے اور خدا کی حاکمیت کو قائم کرنے کے لیے " جہاد " کی وکالت کرتے تھے، جسے وہ ایک انقلابی عمل سمجھتے تھے۔ ان کے نظریات نے ایران کے انقلابیوں سمیت کئی دیگر اسلامی انقلابیوں کو متاثر کیا۔

### جماعت اسلامی اور جدوجہدکے مختلف بہلو

جماعت اسلامی، جو 26 اگست 1941 کو ابوالاعلی مودودی کی قیادت میں قائم ہوئی، اسلامی معاشر ہے کے قیام کی جدوجہد کی ایک اہم مثال ہے۔ مودودی اور ان کے 74 ساتھیوں نے اس تنظیم کی بنیاد "اسلامی انقلاب " کے لیے رکھی۔ اس کا بنیادی مقصد اسلام کو ایک ممکل ضابطہ حیات کے طور پر نافذ کر ناتھا، جس میں سیاست اور ریاستی امور بھی شامل ہیں۔ 17

### سياسي اور انتخابي حكمت عملي

جماعت اسلامی ایک اصولی تحریک ہے جو ایک منظم ڈھانچہ اور نظم و ضبط رکھتی ہے۔اس نے قیام پاکتان سے پہلے اس کی مخالفت کی لیکن 1947 کے بعد اس نے پاکتان کو ایک اسلامی ریاست بنانے کی جدوجہد پر توجہ مر کوز کی۔ <sup>18</sup>اس جماعت کی سیاسی جدوجہد میں انتخابی عمل ایک اہم حصہ رہا ہے۔ 1977 میں پاکتان نیشنل الا ئنس کا حصہ بن کر قومی اسمبلی کی 36 نشستیں جیتئیں اور 2002 میں متحدہ مجلس عمل (MMA) کے ساتھ مل کر خیبر پختو نخوامیں حکومت بھی بنائی۔ <sup>19</sup> تاہم، اس کیمسلسل انتخابی ناکامی اس کی عوامی مقبولیت میں کمی کی نشاندہی کرتی ہے۔

#### ساجی اور فلاحی کام

جماعت اسلامی کی ایک نمایاں خصوصیت اس کا وسیع ساجی اور فلاحی کام ہے۔ یہ تنظیم صرف ایک سیاسی جماعت نہیں ہے بلکہ ایک نظام اصلاح وتربیت ہے جو تعلیم و تنز کیہ ، ساجی بہبود اور خدمت خلق کے لیے کوشاں ہے۔<sup>20</sup> 1947 میں تقسیم ہند کے فسادات کے دوران، جب کوئی دوسری تنظیم فعال نہیں تھی، جماعت اسلامی نے پٹنہ میں ریلیف کیمی قائم کیے اور بناہ گزینوں کی مدد کی، جس میں مسلم اور غیر مسلم کی تفریق نہیں کی گئی۔اس نے ز لزلہ زدگان اور دیگر قدرتی آ فات کے متاثرین کی بھی مدد کی۔ یہ فلاحی نیٹ ورک جماعت کی عوامی حمایت کو مضبوط کرتے ہیں اور اسے جبر کے اد وار میں بھی بر قرار رکھنے میں مد د دیتے ہیں۔

## حسن البنااور اخوان المسلمون

## تاریخی پس منظراور قیام

اخوان المسلمون، جو عالم عرب کی سب سے قدیم اور مؤثر اسلامی تح پیکوں میں سے ایک ہے، کی بنیاد 1928ء میں مصر میں رکھی گئی تھی۔اس کے مانی شیخ حسن البناتھے، 21جو 1906ء میں مصر کے ایک علمی اور دیندار گھرانے میں پیدا ہوئے تھے۔انہوں نے کم عمری میں ہی قرآن حفظ کر لیا تھااور ابتدائی تعلیم اینے والد کی نگرانی میں حاصل کی۔ جب وہ تعلیم کے لیے قاہر ہ منتقل ہوئے تو وہاں شہر کے اخلاقی اور معاشرتی انحطاط کو دیچہ کران کی حساس طبیعت کو گہرا صدمہ پہنچا۔انہوں نے محسوس کیا کہ مغربی نظر ہات اور فرعونی دور کی طرف واپسی کی دعوت نے مصری معاشرے کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیا ہے۔اس صورت حال کے جواب میں،انہوں نے 1928ء میں اساعیلیہ شہر میں، جہاں وہ ایک استاد کے طور پر خدمات انجام دے رہے تھے، اخوان المسلمون کے نام سے ایک تنظیم کی بنیاد ڈالی۔ 22 اخوان کا ابتدائی مقصد اسلام کے بنیادی عقائد کا احیاء اور نفاذ تھا۔ <sup>23</sup> تاہم ، اس کی حکمت عملی وقت کے ساتھ ارتقاء یذیر ہوئی۔ ابتدامیں ، اخوان نے اپنی سر گرمیوں کا آغاز مذہبی ، تعلیمی اور ساجی کاموں سے کیا۔ انہوں نے غریب اور نادار طبقوں کو اپنا حامی بنانے میں کامیابی حاصل کی۔اخوان نے تعلیم کو اینے افکار اور آئیڈیالوجی کو پھیلانے کا ایک اہم ذریعه بنایا، اور اس دوران متعدد دینی اور معاشر تی تحریکات کو زندہ کیا۔<sup>24</sup> 1930ء کی دہائی کے اواخر میں اس جماعت نے زیادہ سیاسی مؤقف اختیار کرنا شروع کیا۔اس فکری ارتقاء کاایک بنیادی

16

محرك اس وقت كے علا قائى اور عالمي حالات تھے۔ فلسطين كامسكه، 1936ء ميں برطانيہ اور مصر كے در ميان ہونے

والامعاہدہ،اور دوسری عالمی جنگ کے دوران پیدا ہونے والی سیاسی صورتِ حال نے اخوان کو یہ باور کرادیا تھا کہ اسلام کا احیاءِ صرف دعوتی اور ساجی کا مول سے ممکن نہیں بلکہ اس کے لیے سیاسی عمل بھی نا گزیر ہے۔ یہ تبدیلی ایک تدریکی عمل کا نتیجہ تھی، جس نے اخوان کو محض ایک دین تحریک سے ایک ہمہ جہت سیاسی وانقلابی قوت میں بدل دیا۔ان کا جامع پروگرام فرد کی اخلاقی وروحانی تربیت سے لے کر ریاست کے نظام کی تبدیلی تک تمام پہلوؤں کا احاطہ کرتا ہے۔ دوسری جنگ عظیم کے خاتمے تک اس کے اراکین کی تعداد تقریباً ہیں لاکھ تک پہنچ چکی تھی۔

#### سياسي جدوجهد اور الزامات

اخوان المسلمون کی سیاسی جدوجهد کا ایک اہم موڑ 1952ء میں آیا، جب اس نے مصر کے فوجی انقلاب کی حمایت کی۔ تاہم، جلد ہی اس کے تعلقات نئی فوجی قیادت، خصوصاً جبزل جمال عبدالناصر، کے ساتھ کشیدہ ہو گئے۔ ویکی پیڈیا کے مطابق، 1954ء میں، ناصر نے اخوان پر ایک قاتلانہ حملے کی کو شش کا الزام لگایا، جس کے بعد اس جماعت پر پابندی لگادی گئی اور اس کے رہنماؤں کو بڑے پیانے پر قید و بھانی دی گئی۔ اس الزام کے بعد سے، اخوان المسلمون کے مخالفین اور ریاستی حکمران اسے ایک خطرناک اور تشدد پیند شظیم قرار دیتے ہیں اور اسے ختم کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ متحدہ عرب امارات کی فتویٰ کو نسل نے بھی اس جماعت کو دہشت گرد شظیم قرار دیا ہے، اس کی وجہ شدت پیند گروپوں اور قیادت سے عدم وفاداری کی حمایت کو قرار دیا گیا ہے۔ کچھ مبصرین کے مطابق، اخوان نے تشدد کی روش اختیار کی اور اس کے امداف ایرانی یاسداران انقلاب کے امداف سے ملتے جلتے ہیں۔

اس کے برعکس، اخوان ان الزامات کی سختی سے تردید کرتا ہے۔ وہ اپنے آپ کو ایک پرامن، مذہبی اور تعلیم تحریک قرار دیتے ہیں، جو معاشرتی اصلاح اور تبدیلی کے لیے نبی اکر م الٹی آلیل کے طریقے کو اپنائے ہوئے ہے۔ اخوان کا موقف یہ ہے کہ ان کاکام دعوت، تنظیم، تعلیم و تربیت اور خدمت کے ایجنڈ پر ببنی ہے اور وہ کسی بھی حال میں اپنے جامع پروگرام کے کسی جزو کو نظر انداز نہیں کر سکت۔ 25 یہ ایک پیچیدہ بیانیہ ہے، جس کی وجہ اخوان پر ریاستی جبر اور اس کارد عمل ہے۔ جمال عبد الناصر اور دیگر آ مرانہ حکومتوں کی جانب سے جاری جبر و تشدد نے اخوان کے اندر کچھ ایسے عناصر کو جنم دیا جو طاقت کے مقابلے میں طاقت کے استعال پر یقین رکھتے تھے۔ اسی جبر اور رد عمل کے تسلسل میں، سید قطب جیسے رہنماؤں کی فکری تحریروں میں ایک انقلابی شدت پیدا ہوئی، جس نے اور رد عمل کے تسلسل میں، سید قطب جیسے رہنماؤں کی فکری تحریروں میں ایک انقلابی شدت پیدا ہوئی، جس نے بعد از ان القاعدہ اور داعش جیسی تنظیموں کو فکری جواز فراہم کیا۔ یہ بات واضح کرتی ہے کہ تشد د کامسئلہ اخوان کی فطری پالیسی سے زیادہ جبر واستبداد اور اس کے رد عمل کا متیجہ ہے، جسے مخالف حکومتوں نے اس تنظیم کو بدنام کی فطری پالیسی سے زیادہ جبر واستبداد اور اس کے رد عمل کا متیجہ ہے، جسے مخالف حکومتوں نے اس تنظیم کو بدنام کرنے اور اس پر پابندیاں عائد کرنے کے لیے استعال کیا۔

#### عرب بہار اور موجودہ دور

2011ء میں مشرق وسطیٰ میں آنے والی عرب بہار کے دوران ، اخوان المسلمون نے ایک کلیدی سیاسی کر دار ادا

کیا۔ مصر میں، آٹھ روز کی پرامن مزاحمت کے نتیج میں حنی مبارک کی حکومت کا خاتمہ ہوا، اور عوامی رائے عامہ نے اخوان کو بھر پور حمایت دی۔ اس حمایت کے نتیج میں، اخوان کے رہنماڈاکٹر محمد مرسی 2012ء میں جمہوری طور پر صدر منتخب ہوئے۔ <sup>26</sup> تا ہم، ان کی منتخب حکومت کو صرف ایک سال بعد 3 جولائی 2013ء کو ایک فوجی بغاوت کے ذریعے ختم کر دیا گیا، جس کے پیچھے مبینہ طور پر امریکہ، اسرائیل اور بعض عرب ممالک کی پشت پناہی شامل تھی۔ <sup>27</sup> صدر مرسی کو قید کر لیا گیا جہال وہ 2019ء میں انقال کر گئے۔

عرب بہار میں اخوان کی سیاسی شرکت اور اس کے بعد کے واقعات نے اس تنظیم کو کئی ممالک میں شدید سیاسی د باؤاور پابندیوں سے دوچار کیا۔ اردن میں اخوان کی مقامی شاخ کو غیر قانونی قرار دے کر تحلیل کر دیا گیا۔ اسی طرح، سعودی عرب اور متحدہ عرب امارات جیسے ممالک اخوان کو خطے میں لا قانونیت اور بد نظمی کا ذمہ دار کھراتے ہیں اور اسے ایک دہشت گرد تنظیم سمجھتے ہیں۔ 28 شام میں بھی اس تنظیم نے سیاسی اور معاشرتی امور پر گہرااثر چھوڑا ہے اور خانہ جنگی کے بعد قومی اسمبلی کی تشکیل میں بڑا کردار ادائیا ہے۔

## اخوان المسلمون كاخفيه نظام

اخوان المسلمون کے بانی حسن البنا نے 1930 کی دہائی میں اپنی تنظیم کے لیے ایک خفیہ نظام Secret)

(Apparatus) قائم کیا۔ اس کا مقصد طاقت کے حصول کے لیے سیاسی منصوبے پر عمل درآمد کرنا تھا۔ یہ نظام اندرونی اور علاقائی حالات کے ردعمل میں اجرااور اس کا مقصد برطانوی اہداف اور سیاسی مخالفین کا مقابلہ کرنا تھا۔ اس خفیہ نظام کا تشدد میں ملوث ہونا، جسیا کہ 1948 میں مصری وزیر اعظم کا قتل اور بعد میں جمال عبدالناصر کے قتل کی کوشش، 29ان کی تحریک کے لیے بدنامی کا باعث بنا۔ تاہم، اس طرح کے واقعات کی وجہ سے اخوان کے اندر تشدد کے استعال پر اندرونی تقسیم بھی پیدا ہوئی۔

#### سيد قطب كاانقلاني نظريه

سید قطب (1906-1906) جمال عبدالناصر کی حکومت کے جبر کے دوران اخوان المسلمون کی فکری شدت پیندی کے اہم معمار تھے۔ ان کے افکار کی بنیاد دو بنیادی تصورات پر تھی۔ Jahiliyyah (دورِ جاہلیت) اور Hakimiyyah (اللّٰہ کی حاکمیت)۔

انہوں نے جدید سیکولر معاشر وں کو دورِ جاہلیت قرار دیا، جس میں انسان خدا کے بجائے خود ساختہ قوانین کے تابع ہے، اور ان کے خلاف مسلح جدوجہد کی وکالت کی۔ <sup>31</sup>ان کے نظریات نے ایران کے انقلابیوں سمیت کئی دیگر اسلامی انقلابیوں کو متاثر کیا۔

ان مفکرین کے نظریات کا گہرا جائزہ اس بات کو واضح کرتا ہے کہ اسلامی تحریکیں ایک یک جہتی گروہ نہیں ہیں۔اس

میں اندرونی اختلافات اور مختلف نقطہ نظر پائے جاتے ہیں۔ ایک طرف مودودی اور البنا جیسے مفکرین نے معاشر تی اور سیاسی سرگر میوں کے ذریعے معاشر سے کو اسلامی بنانے کی اصلاحی (Reformist) اور تدریجی (Gradualist) حکمت عملی پر زور دیا۔ ان کے مطابق، طاقت کا حصول معاشر سے کی اصلاح کا قدرتی نتیجہ ہوگا۔ دوسری طرف، سید قطب جیسے مفکرین نے انقلابی اور مسلح جدوجہد کی وکالت کی۔ ان کے در میان یہ داخلی فکری کشکش ان تحریکوں کی ایک اہم خصوصیت ہے۔ یہ جدو جہد ایک متحد عمل نہیں ہے بلکہ یہ مختلف اور مقابلہ کرنے والے نقطہ نظر کا میدان ہے۔ خصوصیت ہے۔ یہ جدو جہد ایک متحد عمل نہیں ہے بلکہ یہ مختلف اور مقابلہ کرنے والے نقطہ نظر کا میدان ہے۔ یہ فکری اختلافات اس بات کا ثبوت ہیں کہ "اسلام ازم" کے نام سے ایک ہی سیاسی دھارے میں مختلف اور متفاد نظریات اور حکمت عملیاں یائی جاتی ہیں، جو ان تحریکوں کی پیچیدہ نوعیت کو ظاہر کرتی ہیں۔

# تاریخی محرکات اور فیصله کن لمحات

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کا عروج محض نظریاتی پیش رفت کا نتیجہ نہیں تھا، بلکہ یہ 20 ویں صدی کے وسط میں رونما ہونے والے اہم تاریخی، سیاسی، اور ساجی واقعات سے گہرا تعلق رکھتا ہے۔ یہ واقعات وہ محرکات تھے جنہوں نے ان تحریکوں کے لیے عوامی حمایت اور سیاسی جواز فراہم کیا۔

## عرب قوم پرستی کازوال

20 ویں صدی کے اوائل میں عرب قوم پرستی ایک اہم سیکولر نظریہ کے طور پر ابھری، جس کا مقصد مغربی استعار کے خلاف آزادی اور عرب ممالک کے اتحاد کا حصول تھا۔ 32اس تحریک کا نقطہ عروج مصر کے صدر جمال عبدالناصر کی قیادت میں آیا، جنہوں نے 1958 میں مصر اور شام کو ملا کر متحدہ عرب جمہوریہ قائم کی اور عرب دنیا کی ایک مرکزی قیادت کے طور پر ابھرے۔ 33

تاہم، اس نظریے کازوال 1967 کی چھ روزہ عرب اسرائیل جنگ میں ناصر کی قیادت میں عرب افواج کی ذلت آمیز شکست کے بعد شروع ہوا۔ 34 اس شکست نے عرب قوم پر ستی کے بیانیے کو شدید نقصان پہنچایا اور ناصر کی قیادت کو کمزور کر دیا۔ اس وقت کے دانشوروں اور عوامی حلقوں میں یہ احساس بڑھا کہ یہودیوں کی فتح اس لیے ہوئی کہ وہ اپنے مذہب سے روگردانی کی۔ اس شکست نے عرب ہوئی کہ وہ اپنے مذہب کے زیادہ سے تھے، جبکہ عربوں نے اپنے مذہب سے روگردانی کی۔ اس شکست نے عرب دانشوروں میں ایک گہرا اندرونی جائزہ شروع کیا، جس نے عرب قوم پر ستی کی ناکامی کو واضح کیا اور اسلامی نظر یے عرب جو وج کے لیے راستہ کھول دیا۔ 35

## 1979 كاايرانى انقلاب

1979 کاایرانی انقلاب اسلامی تحریجوں کی جدوجہد میں ایک اہم تاریخی موڑ ثابت ہوا۔ یہ جدید دور کاپہلا انقلاب تقاجو ایک اسلامی تحریکوں کو یہ یقین دلایا کہ ایک اسلامی تحریکوں کو یہ یقین دلایا کہ ایک اسلامی

ریاست کا قیام محض ایک آفاقی خواب نہیں بلکہ ایک قابل حصول حقیقت ہے۔ <sup>36</sup>اس انقلاب نے یہ مثال قائم کی کہ طاقت کے ذریعے بھی سیاسی تبدیلی لائی جاسکتی ہے۔ اس کی کامیابی نے اخوان المسلمون جیسی تنظیموں کو بھی یہ سوچنے پر مجبور کیا کہ انقلابی طریقوں کا استعال ممکن ہے۔

#### ساجی اور اقتصادی مسائل

عرب قوم پرستی کے سیاسی زوال کے ساتھ ساتھ ، خطے کی سیکولر حکو متوں کی اندرونی ناکامیاں بھی اس جدو جہد کے لیے اہم محرک ثابت ہو ئیں۔ ان حکو متوں کو آمر انہ ،غیر موثر اور ثقافتی طور پر غیر حقیقی سمجھا جاتا تھا۔ وہ عوام کی بڑھتی ہوئی ضروریات کو پورا کرنے میں بھی ناکام رہیں۔ اس کے علاوہ ، معاشی عوامل نے بھی ان تحریکوں کے عروج میں اہم کر دار ادا کیا، جیسے کہ معاشی نمو میں کمی اور بڑھتی ہوئی آمدنی کا تفاوت ، جس نے متوسط طبقے کی امک بڑی تعداد کو مالوسی اور غربت میں د ھکیل دیا۔ 37

ان سیاسی، ساجی، اور اقتصادی مسائل کے نتیج میں، لاکھوں لوگ ان سیکولر نظریات اور نظاموں سے مایوس ہو گئے۔اس مایوسی کے عالم میں،انہوں نے مذہب میں ایک ایسی قدر کو پایا جس نے ان کی نظروں میں اپنی دیانت داری اور سالمیت کو بر قرار رکھا تھا۔ <sup>38</sup>اس طرح،اسلامی تحریکوں کا عروج محض بیر ونی اثرات کا نتیجہ نہیں تھا، بلکہ یہ اندرونی ناکامیوں کا ایک نامیاتی ردعمل تھا جس نے ایک ایسے فکری خلا کو پُر کیا جسے روایتی سیاسی اور ساجی نظام پُر کرنے میں ناکام رہے تھے۔

## جدو جہد کی عملی اشکال

اسلامی معاشر ہے کے قیام کی جدو جہد نے مختلف ادوار میں اور مختلف جغرافیائی علاقوں میں متنوع عملی اشکال اختیار کیس، جو ان تحریکوں کی کچک اور وقت کے ساتھ ساتھ بدلتی ہوئی حکمت عملیوں کو ظاہر کرتی ہیں۔ یہ جدو جہد محض طاقت کے حصول تک محدود نہیں تھی بلکہ اس نے سیاسی، ساجی اور بعض او قات مسلح محاذوں پر بھی اپنی موجود گی کا احساس دلایا۔

## سیاسی جدوجهد: انتخابی شرکت کا تضاد

ابتدامیں، اخوان المسلمون جیسی تحریکوں نے سیاسی جماعتوں کو مغربی آلہ قرار دے کر سیاست سے دوری اختیار کی۔ 39 ان کا ابتدائی مقصد معاشر تی اصلاح اور اخلاقی تربیت پر توجہ مر کوز کرنا تھا۔ تاہم، وقت کے ساتھ انہوں نے بیہ محسوس کیا کہ طاقت کا حصول ان کے مقاصد کے لیے ضروری ہے، اور وہ بتدر تج انتخابی سیاست میں شامل ہو گئے۔ 40 مصر میں اخوان المسلمون کی انتخابی تاریخ اس حکمت عملی کی بہترین مثال ہے۔ انہوں نے 1980 کی دہائی میں آہستہ آہستہ انتخابات میں شرکت کی اور 2005 کے یار لیمانی انتخابات میں 88 نشستیں جیت کر ایک بڑی سیاسی

قوت کے طور پر ابھرے۔ <sup>41</sup> تاہم، اس انتخابی شرکت میں ایک گہرا تضاد پایا جاتا ہے۔ تجزیہ کاروں کا کہنا ہے کہ یہ جماعتیں اکثر جان بوجھ کر اپنی انتخابی کامیابی کو ایک خاص حد سے آگے نہیں بڑھنے دیتی ہیں۔ <sup>42</sup>وہ حکومت کے ساتھ ایک غیر رسمی معاہدہ کر لیتی ہیں تاکہ حکومتی جرسے بچاجاسکے۔ یہ حکمت عملی ایک طرف انہیں سیاسی عمل میں شامل رکھتی ہے۔ ور دوسری طرف ان کی تنظیم کو مطلق جرسے محفوظ رکھتی ہے۔

## ساجی جدو جهد: فلاحی کام اور کمیو نٹی سازی

ان تحریکوں نے سیاسی جدو جہد کے ساتھ ساتھ ساتھ میدان میں بھی اپنی گہری جڑیں قائم کیں۔اخوان المسلمون اور جماعت اسلامی جیسی تنظیموں نے ساجی خدمات، تعلیم، صحت کی دیکھ بھال، اور فلاحی کاموں کے ذریعے اپنی مقبولیت اور نفوذ کو بڑھایا۔ <sup>43</sup> یہ فلاحی کام دراصل سیکولر حکومتوں کی نااہلی کی وجہ سے پیدا ہونے والے خلا کو پُر کرتے تھے۔ان خدمات کی فراہمی کا مقصد ایک اجھے مسلمان (Faithful Man) کی تشکیل تھا۔ یہ فلاحی نیٹ ورکس نہ صرف ان کی عوامی حمایت کا ذریعہ بنے بلکہ ان کی تنظیموں کو سخت جرکے ادوار میں بھی بر قرار رکھنے میں مدوفراہم کی۔

## مسلح جدوجید: جهادی تنظیمون کاعروج

جدوجہد کی تیسری شکل مسلح اور انقلابی راستہ تھا، جس کا اظہار داعش (Islamic State) جیسی تنظیموں میں ہوا۔ داعش کو ایک ماورائی اور سنی اسلامی شورش اور دہشت گرد گروہ کے طور پر بیان کیا جاتا ہے جس کا مقصد خلافت کا قیام ہے۔ <sup>44</sup>ان جیسی تنظیموں کا عروج بعض تجزیہ کاروں کے مطابق، مشرق وسطیٰ میں ریاست سازی کی نکامیوں اور فرقہ وارانہ تقسیم کا نتیجہ تھا۔

یہ واضح کرنا ضروری ہے کہ تشدد کار جمان تمام اسلامی تحریکوں کی خصوصیت نہیں ہے۔ یہ ایک مخصوص اور انتہا پیند نقطہ نظر ہے جوان تحریکوں کے وسیع تر نظر ماتی طیف کا ایک حصہ ہے۔

بن تحریکوں کی عملی حکمت عملی میں ایک قابل ذکر کیک اور ابہام پایا جاتا ہے۔ اخوان المسلمون جیسی تنظیمیں بیک وقت فلاحی کام، انتخابی سیاست، اور بعض او قات تشد دمیں ملوث ہوتی ہیں۔ <sup>45</sup> یہ دوم را بن در اصل ایک غیر مشحکم اور آمر انہ سیاسی ماحول میں ان کا ایک عملی ردعمل ہے۔ یہ حکمت عملی انہیں موقع پر ستی کے الزامات کا شکار بھی بناتی ہے، لیکن یہ ان کی بقااور مسلسل ارتقاء کے لیے ناگزیر سمجھی جاتی ہے۔ ان تحریکوں کی کار کردگی ان کے حقیقت کے عملی تجزیے سے طے ہوتی ہے، اور وہ اپنے مقاصد کے حصول کے لیے م دستا براستے کواختیار کرتے ہیں۔

## داعش اور جہادی تح یکوں کا عروج

داعش جیسی تظیموں کا عروج اس جدو جہد کے ایک انتہا پیندانہ اور ماورائی رخ کی نمائند گی کرتا ہے۔ یہ تنظیمیں مشرق وسطی میں ریاستوں کی ناکامی، معاشی بدحالی، اور فرقہ وارانہ تقسیم کا نتیجہ تھیں۔ داعش جیسی جہادی

تنظیمیں اپنا اہداف کے حصول کے لیے مسلح جدوجہد کو اپنا بنیادی ذریعہ سبھتی ہیں اور خلافت کے قیام کا دعویٰ کرتی ہیں۔

# علمى نقظه نظر

سیاسی تجزیه کاروں اور ساجی سائنسدانوں کا ایک بڑا حصہ یہ دلیل دیتا ہے کہ تشدد اسلامی تحریکوں کی "فطری خصوصیت" نہیں ہے۔ بلکہ، یہ سیاسی جبر اور پر تشدد ماحول کارد عمل ہے۔ جب حکومتیں ان تحریکوں کو سیاسی عمل سے خارج کرتی ہیں یاان پر ظلم کرتی ہیں تو بچھ عناصر تشدد کاراستہ اختیار کر لیتے ہیں۔ شخصی سے پتہ چلتا ہے کہ اسلام بحثیت ایک مذہب تشدد سے وابستہ نہیں ہے، لیکن "اسلامیت" بحثیت ایک نظریہ بڑے پیانے پر سیاسی تشدد سے متعلق ہو سکتی ہے۔

## جدوجهد میں درپیش چیلنجز اور رکاوٹیں

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کو اپنے مقاصد کے حصول میں متعدد سکین چیلنجز کا سامنا ہے۔ یہ چیلنجز محض بیر ونی دشمنوں کی وجہ سے نہیں ہیں، بلکہ اس تحریک کی نظریاتی اور عملی ساخت کے اندر بھی موجود ہیں۔ یہ رکاوٹیس اس بات کی وضاحت کرتی ہیں کہ اکثر یہ تحریکیں کامیابی حاصل کرنے کے بعد بھی کیوں ناکام رہتی ہیں یا اسنے ہی اہداف کے حصول میں کیوں رکاوٹیس محسوس کرتی ہیں۔

## سیاسی چیلنجز: آئیڈیل اور حقیقت کا تضاد

اس جدوجہد کو سب سے بڑا سیاس چیلنج ریاست اور مذہب کی تفریق کے بنیادی مسکلے سے درپیش ہے۔ ایک طرف،اسلامی تحریکیں ایک ایس ریاست کے قیام کادعویٰ کرتی ہیں جو الہی احکام (شریعت) کو نافذ کرے۔ دوسری طرف، ریاست کے قانون سازی، عدالتی اور انتظامی فرائض بنیادی طور پر انسانی فیصلوں پر مبنی ہوتے ہیں۔ جب ایک ریاست شریعت کو ایک قانونی ضابطہ بنا کر نافذ کرتی ہے، تو وہ اسے انسانی تشریح اور فیصلے کے دائرے میں لے آتی ہے، جس سے اس کا الہی اور روحانی پہلو کمزور پڑ جاتا ہے۔ یہ ایک بنیادی تصناد ہے کہ انسانی ادارے کیسے الک الہی اصول کو بغیر اس کی روح کو مجر وح کے نافذ کر سکتے ہیں۔

اس کے علاوہ، ان تحریکوں کو موجودہ سیکولر اور آمر انہ حکومتوں کی طرف سے شدید جبر کاسامنا کرنا پڑتا ہے۔ بیہ حکومتیں انہیں اپنی حکمرانی کے لیے ایک وجود کی خطرہ سمجھتی ہیں۔ بیہ جبر نہ صرف ان تحریکوں کی سیاسی سر گرمیوں کو محدود کرتا ہے، بلکہ ان کے اندر داخلی تقسیم اور شدت پیندی کو بھی جنم دیتا ہے۔

## ساجی اور ثقافتی چیلنجز

اسلامی ریاست کا نظرید اکثر معاشر ول میں موجود ساجی، ثقافتی اور فرقه وارانه تنوع سے ہم آ ہنگ نہیں ہویاتا۔

ا گرچہ اسلامی مفکرین امت کے ایک آفاقی تصور کی وکالت کرتے ہیں، لیکن عملی طور پر ان کا بیانیہ اکثر فرقہ وارانہ اور نسلی تقشیم کوبڑھاوا دیتا ہے۔

اس جدوجہد میں فکری ابہام بھی ایک اہم رکاوٹ ہے۔ اخوان المسلمون جیسی جماعتیں عوامی سطح پر اعتدال پیندی، جمہوریت، اور کثرت پیندی کا مظاہرہ کرتی ہیں، لیکن ان کے اندرونی لٹریچر میں زیادہ قدامت پیند اور بیناد پرست خیالات پائے جاتے ہیں۔ بید دوہرا پن ان کے بیانیے کو کمزور کرتا ہے اور ان کے مخالفین کو ان پر چھپے ہوئے عزائم کا الزام لگانے کا موقع فراہم کرتا ہے۔

### ا قضادی چیلنجز

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کو معاشی محاذیر بھی اہم چیلنجز درپیش ہیں۔ بعض تجزید کاروں کے مطابق، روایتی اسلامی معاشی تصورات جیسے کہ وراثت کے قوانین اور کارپوریشنز کے فقدان جیسے ادارے جدید اقتصادی ترقی کی راہ میں تاریخی رکاوٹیں سمجھے گئے ہیں۔ <sup>46</sup>

ایک اور بڑا چیلنج وہ ہے جو اس وقت سامنے آیا جب میہ تحریکیں اقتدار میں آئیں۔ اگرچہ ان کی عوامی حمایت اکثر غریب اور متوسط طبقے میں پائی جاتی ہے اور وہ ساجی انصاف کا نعرہ لگاتے ہیں، لیکن اقتدار میں آنے کے بعد وہ نیو لبرل اقتصادی پالیسیاں اپناتی ہیں <sup>47</sup> میہ پالیسیاں ان کے اپنے حامیوں کے لیے مزید معاشی مشکلات کاسب بنتی ہیں اور ان ہی مسائل کو بڑھاوادی ہیں جن کے خلاف وہ جد وجہد کر رہی تھیں۔

ان تمام چیلنجز کا تجزید ایک بنیادی مسلے کی نشاندہی کرتا ہے: اسلامی معاشر ے کے قیام کی جدو جہدایک نظریاتی اور اسلامی معاشر ے کے قیام کی جدو جہدایک نظریاتی اور عملی حکم انی کی ٹھوس حقیقت کے در میان ایک کشش ہے۔ تحقیق سے پتہ چلتا ہے کہ اسلام ازم اکثر حقیقی نتائج پر پاکیزگی اور آفاقیت کو ترجیح دیتا ہے 48، جس کے بتیج میں وہ معاشی اور حکومتی مسائل سلام ازم اکثر حقیقی نتائج پر پاکیزگی اور آفاقیت کو ترجیح دیتا ہے 48، جس کے بتیج میں ناکام رہ جاتے ہیں۔ ان کا یہ نظریہ کہ اسلام تمام مسائل کا حل ہے، عملی حکم انی کی پیچید گیوں اور تضادات کے سامنے کمزور پڑ جاتا ہے۔ اس طرح، یہ جدو جہد ایک آفاقی اخلاقی وژن اور جدید سیاسی اور معاشی زندگی کی پیچیدہ حقیقتوں کے در میان پل بنانے کی ایک مسلسل کو شش ہے۔

# اسلامی تحریکوں کی اقتصادی اور تعلیمی حکمت عملی

اسلامی تحریجوں نے صرف سیاسی اور ساجی میدان میں جدوجہد نہیں کی، بلکہ ان کا مقصد ایک مکمل اقتصادی اور تعلیمی نظام بھی فراہم کرنا ہے جو مغربی نظاموں کامتبادل ہو۔

### ا قضادي ماڈل

اسلامی تح پکوں کے نظریاتی معماروں نے مغربی اقتصادی نظاموں، جیسے کہ سرمایہ داری اور سوشلزم، کوانسانیت

کے مسائل کا حل فراہم کرنے میں ناکام قرار دیا۔انہوں نے اسلامی معاشر تی اور معاشی اصولوں پر مبنی ایک متبادل نظام پیش کیا۔اس نظام کے بنیادی اصول یہ ہیں :

- ربا (سود) کی ممانعت: سود کو استحصال اور معاشی عدم مساوات کی وجه سمجھا جاتا ہے۔اس کے بجائے، اسلامی معیشت نفع اور نقصان میں شراکت کے اصول پر مبنی ہوتی ہے۔
- زکوۃ کا نظام: زکوۃ، ایک لازمی ٹیکس ہے جو دولت کی منصفانہ تقسیم کو یقینی بناتا ہے۔ یہ امیر اور غریب کے در میان فرق کو کم کرنے کا ایک طریقہ ہے۔
- اخلاقی روید: اسلامی معیشت میں م کار و باری لین دین میں اخلاقی اور ساجی ذمه داری پر زور دیا جاتا ہے۔اس میں دھو که دہی، اجاره داری اور کار کنوں کے استحصال کی ممانعت ہے۔

تاہم، جب یہ تحریکیں اقتدار میں آئیں، جیسا کہ مصر میں اخوان المسلمون، توان کی اقتصادی کار کردگی توقعات سے کم رہی۔اخوان نے مارکیٹ پر مبنی وژن کو اپنایا جس نے نجی شعبے کی حوصلہ افنزائی کی اور معیشت کو آزاد کیا۔ اس سے ان کے حامیوں کو مالوسی ہوئی، جو اکثر نچلے اور متوسط طبقے سے تعلق رکھتے تھے اور معاشی لبر لائزیشن اور بڑھتے ہوئے ٹیکسوں سے متاثر تھے۔

## تغليمي نظام ميس كردار

تعلیمی نظام میں اسلامی تحریکوں کا کر دار دو طرفہ رہا ہے۔ ایک طرف، انہوں نے ایسے تعلیمی ادارے قائم کیے جو عصری علوم کے ساتھ ساتھ اسلامی تعلیمات پر بھی زور دیتے ہیں۔ یہ ایک ایسے نظام کے خلاف ردعمل تھاجہاں مغربی تعلیم کو ترقی کا ذریعہ سمجھا جاتا تھا اور دینی تعلیم کو پسماندگی کی علامت۔

- مدرسہ اور جدید اسکولوں کا امتزاج: کئی ممالک میں ، اسلامی تحریکوں نے ایسے اسکول قائم کیے ہیں جو معیاری عمومی تعلیم کے ساتھ اسلامی اقدار پر بھی توجہ مر کوز کرتے ہیں۔ یہ ادارے اکثر نجی نوعیت کے ہوتے ہیں اور متوسط واعلیٰ طبقے کے مذہبی گھرانوں کی ضروریات یوری کرتے ہیں۔ 49
- دینی اقد ارکا شحفظ: بیه ادارے نه صرف مذہبی اور ثقافتی اقد ار کو محفوظ رکھتے ہیں بلکہ طلباء کو منشیات، تشد د اور جنسی بے راہ روی جیسے مسائل سے بھی بیجاتے ہیں۔

ان تح یکوں نے اپنے تعلیمی اداروں کے ذریعے اپنے ارا کین اور حامیوں میں ایک مضبوط اجتماعی شناخت پیدا کی۔ مستقبل کے رجحانات اور نتائج

اسلامی معاشر سے کے قیام کی جدو جہد 21 ویں صدی میں بھی جاری ہے، لیکن اس کاراستہ اور حکمت عملی سلسل

ار نقاء پذیر ہیں۔ عرب بہار اور اس کے بعد کے واقعات نے اس جدو جہد کے مستقبل کے بارے میں نئے سوالات پیدا کیے ہیں۔

#### عرب بہارکے بعد کا منظر نامہ

عرب بہار نے اسلامی تحریکوں کو انتخابی عمل میں شامل ہونے اور اقتدار حاصل کرنے کے ہے مواقع فراہم کیے۔
مصر میں اخوان المسلمون اور تیونس میں البنصنہ پارٹی جیسی جماعتوں نے انتخابات میں کامیابی حاصل کی۔ تاہم،
ان کی حکمرانی کا دور مختصر رہااور انہیں فوجی بغاوتوں، انتخابی شکستوں، اور شدید جبر کاسامنا کر نابڑا۔ اس کے باوجود،
ان تحریکوں نے اپنی تنظیمی ساخت کو بر قرار رکھنے میں غیر معمولی لچک کا مظاہرہ کیا ہے۔ وہ آ مرانہ جبر کے باوجود
سیاسی منظر نامے سے مکل طور پر غائب نہیں ہوئیں بلکہ سیاسی شرکت سے "عارضی طور پر دستبر دار" ہو کر ساجی اور فلاحی کا موں پر دو بارہ توجہ مرکوز کر رہی ہیں۔

## جدو جهد كالمستقبل: ايك جاري عمل

اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کسی ایک منزل کی طرف سیدھامار چ نہیں ہے۔ یہ ایک مسلسل اور متحرک عمل ہے جس میں اس بات کی دوبارہ تشر سے کی جاتی ہے کہ ریاست سے اسلام کے کیا مطالبات ہیں۔ عالمگیریت، سوشل میڈیا اور مستقل سیاسی واقتصادی چیلنجز کی دنیامیں، یہ تحریکیں مسلسل ارتقاء پذیر ہیں اور ان کی حکمت عملی ان کے "حقیقت" کے عملی تجزیے سے طے ہوتی ہے۔

مستقبل میں ، اس حدوجہد کے کئی مکنہ رجحانات ہو سکتے ہیں :

- سیاسی شمولیت: کیا بیه تحریکیں جمہوری عمل میں دوبارہ شامل ہوں گی؟ تحقیق کے مطابق، ان کا مستقبل عرب دنیامیں جمہوریت کے مستقبل سے گہرا تعلق رکھتا ہے۔
- عوامی بیافید: کیاوہ عوامی حمایت حاصل کرنے کے لیے اپنے قدامت پند نظریات کو اعتدال پند بیانیے میں تبریل کریں گے؟
- نظریات کی نئی تشریخ: کیا وہ مطلق حاکمیت کے بجائے انسانیت کے اجماعی اختیارات ( Caliphate of Man) جیسے نظریات کی طرف ماکل ہوں گے؟
- میکنالوجی کا استعال: سوشل میڈیا کا بڑھتا ہوا استعال انتہا پیند اور اعتدال پیند دونوں گروہوں کو اپنے نظریات پھیلانے کا نیا پلیٹ فارم فراہم کررہاہے۔

#### نتيجه:

آخر میں، یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ اسلامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد ایک ایساعمل ہے جومکل طور پر اختتام

پذیر نہیں ہوگا۔ یہ ایک آفاقی اخلاقی وژن اور جدید سیاسی و معاشی زندگی کی پیچیدہ حقیقوں کے در میان ایک مسلسل کو کا میارہ ترتیب دے رہے ہیں اور کشکش ہے۔ یہ جدو جہد ایک جاری مذاکرہ ہے جہاں مختلف فریقین مسلسل خود کو دوبارہ ترتیب دے رہے ہیں اور اس بات کی دوبارہ تشر سے کر رہے ہیں کہ اسلام کا جدید ریاست اور معاشر ہے سے کیا تعلق ہونا چاہیے۔ اس کا مستقبل عالمی سیاسی تناظر، معاشر تی اور اقتصادی مسائل کے تسلسل، اور ان تحریکوں کے اپنے داخلی نظریاتی مباحث سے مسلک ہے۔ یہ مقالہ ایک ایسے موضوع کا جامع تجزیہ پیش کرتا ہے جس کی حقیقت اس کے آئیڈیل سے زیادہ پیچیدہ اور متحرک ہے۔

\*\*\*\*

#### References

1. Mehdi Mozaffari, what is Islamism? History and Definition of a Concept, Totalitarian Movements and Political Religions, Vol. 8, No: 1, (March 2007): 17–33.

2. Muhammad ibn Muhammad al-Murtada, al-Zabidi, *Taj al-'Arus min Jawahir al-Oamus*, Vol. 10, (Beirut, Dar al-Fikr, 1414 AH), 215.

محمد ابن محمد مرتضلی ،الزبیدی ، تاج العروس من جوام القاموس ، ج10 ، (بیروت ، دارالفکر ، 1414 هـ) ، 215-

3. Muhammad ibn Mukarram Ibn Manzur, *Lisan al-'Arab*, Vol. 4 (Beirut, Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, al-Matba'ah al-Ula, 1996), 149.s

محمدا بن مكرم،ابن منظور *بسان العرب*، ج4، (بيروت، دارالاحيا<sub>ء</sub> التراث العربي، المطبعة الاولى،1996ء)، 149-

4. Mufti Muhammad Taqi Usmani, *Islam aur Siyasi Nazriyat* (Karachi, Maktabah Ma'arif al-Qur'an, 2010), 80.

مفتی محمد تقی عثانی، *اسلام اور سایس نظریات* ، ( کراچی ، مکتبه معارف القرآن ، 2010 ء ) ، 80-

5 . Syed Abul A'la, Maududi, *Islami Riyasat*, (Lahore, Islamic Publications, nd.),480–481.

سيد ابوالاعلل، مودود ن<sup>ج</sup>، *اسلامي رياست*، (لا هور، اسلامک پېلې کيشنز، سن ندارد)، 480-481-

- 6. Richard A. Epstein, "Direct Democracy: Government of the People, by The People, and for The People?", Harvard Journal of Law & Public Policy, Vol. 34, Issue 3. (2011): 819.
- 7. Samuel Johnson, *A Dictionary of the English Language*, (London, J. F. And C. Rivington, 1785), 565.
- 8. Muhammad Sarwar, *Ma'arif-e Siyasiyat* (Lahore, Ilmi Kitab Khana, 2010), 194.

محریر در،معارف سایسات ، (لا ہور، علمی کتابخانه، 2010ء)، 194۔

- 9. Aristotle, The Politics, (U.K, Suffolk University, 1967), 236-237.
- 10. Maududi, Islami Riyasat, 121.

مودودی *اسلامی ریاست*، 121-

11. Syed Abul A'la, Maududi, *Islam ka Nazariya-e-Siyasi* (Lahore, Islamic Publications Pvt. Ltd, nd), 15.

سيد ابوالاعلى، مود ودي*ع اسلام كا نظرية سايسى*، (لا هور، اسلامك پېلى كيشنز، سن ندارد)، 15-

12. Maududi, Islami Riyasat, 37.

مودود کی *اسلامی ریاست*، 37۔

13. Syed Abul A'la Maududi, *Islami Dastoor ki Tadween* (Lahore, Islamic Publications Pvt. Ltd, nd), 19.

14. Maududi, Islam ka Nazariya-e-Siyasi, 15.

مودود کی، اسلام کا نظریئه سایسی ، 15-

15. Ibid.

طاً

16. Ibid.

الضاً۔

- 17. <a href="https://www.ijmra.us/project%20doc/2018/IJRSS\_MAY2018/">https://www.ijmra.us/project%20doc/2018/IJRSS\_MAY2018/</a> IJMRA- 13777.pdf
- $18. \ \ \, \underline{\text{https://ghamidi.tv/articles/jamatiislami-obstacles-in-its-political-progress-}} \\ \underline{1564}$
- 19. Muhammad Hamidullah Jameel, Syed Tanveer Bukhari, Hassan Ali, Pakistan mein Siyasi Jamaatain aur Pressure Groups, (Lahore, Ever New Book Place, nd.), 314.

20. Professor Noor ul Jahan, *Khutbat-e Syed Maududi*, Vol. 3, (Lahore, Idarah Ma'arif-e Islami, nd.), 62; Syed Abul A'la Maududi, *Tehreek aur Karkun*, (Lahore, Idarah Ma'arif-e Islami, nd.), 27.

21 . Muhammad Mahmoudiyan, "Jonbesh-e Ikhwan al-Muslimin va Ayandeh Siasat-e Khareji-ye Misr", Faslnameh-ye Motaleat-e Rahbordi, Issue 1, (1391 S.H): 105.

محمد محمودیان، "جنبش اخوا*ن اسلمسین اآینده سایست خارجی مصر*"، فصلنامه مطالعات راهبر دی، شاره اوّل، (1391ه):

\_105

22. Nasir Hussain, Hafizi, *Ahd e Hazir Islam mein Siyasi Afkar*, (Karachi, Al-Mustafa International University, 2024), 20.

23 . Inayatullah Yazdani, "Baztab-e Enqelab-e Islami bar Jonbesh-e Ikhwan al-Muslimin-e Suriyah", Faslnameh-ye Elmi-Pazhoheshi Motaleat-e Enqelab-e Islami, Issue 28, (1391 SH): 259.

24. Ibid, 258.

الينياً، 258 ـ

25. Muhammed Morsi, Shaeed, "Ikhwan al- Muslimun aur Ham Asr Siyasi Challenge", Monthly magazine Tarjuman Ul Quran, Vol...., Issue...., (2020): 106.

26. Ashhad Rafiq, "*Misr mein Ikhwan ki Aik Saal ki Hakoomat*", Monthly magazine Tarjuman Ul Quran, Vol...., Issue...., (2024):73.

**-**73

27. Ibid.

الضاً\_

28. Asad Mirza, "Nida-e-Haq: Arab Bahar par Khizan ka Saya",(2021); Cited from given below link: <a href="https://www.qaumiawaz.com/political/call-of-truth-the-shadow-of-">https://www.qaumiawaz.com/political/call-of-truth-the-shadow-of-</a>

autumn-on-arab-spring-asad-mirza

29. Ahmed Abou El Zalaf, "*The Special Apparatus (al-Niẓām al-Khāṣṣ)*: The Rise of Nationalist Militancy in the Ranks of the Egyptian Muslim Brotherhood", Religions, Vol. 13, Issue 1 (2022):138.

- 30. Syed Qutb, *Ayandeh dar Qelamraw-e Islam*, Tarjamah: Syed Ali Khamenei (Tehran, Daftar-e Nashr-e Farhang-e Islami, 1369 SH), 30.
  - سيد قطب *، تنيده در قلم رواسلام ،* ترجمه : سيد على، خامنه اي ، (تهران ، دفتر نشر فرمبنگ اسلامي ، 1369 هـ) ، 30-
- 31. Hadi Sadeqi, Awal, "*Roykard-e Ikhwan al-Muslimin dar Qebal-e Farayand-e Democracy dar Misr*", Pazhoheshnameh-ye Iran Siasat-e Beyn al-Melal, Vol...., Issue 20, (1392 SH): 55.

- 32. Ismail Kurun, "Arab Nationalism from a Historical Perspective: A Gradual Demise?", Yalova Journal of Social Sciences, Vol. 7, Issue13, (2017): 11.
- 33. Ibid.
- 34. Islamic Revival, Wikipedia, accessed (2024), Cited from the given link below: https://en.wikipedia.org/wiki/Islamic revival
- 35. Hadza Min Fadhli, Robby, "Arab Nationalism: Past, Present, and Future", Journal of Integrative International Relations, Vol. 5, Issue1, (2020): 21.
- 36 . <a href="https://institute.global/insights/geopolitics-and-security/fundamentals-irans-islamic-revolution">https://institute.global/insights/geopolitics-and-security/fundamentals-irans-islamic-revolution</a>
- 37. Jean-Paul Carvalho, *A Theory of The Islamic Revival*, (United Kingdom, University of Oxford, 2009), 12.
- 38. Ibid, 13.
- 39. Abdel Monem, Said Aly, *Understanding the Muslim Brothers in Egypt*, (United States, Brandeis University, 2007), 1.
- 40. Dr Roel Meijer, *THE PROBLEM OF THE POLITICAL ISLAMIST MOVEMENTS*, (New York, United States, Columbia University Press, 2012), 31.
- 41. Hoshing, Azeezi, Ali Asghar Kazemi, "Ikhwan al-Muslimin-e Misr dar Qodrat va Dalayel-e Nakami-ye Siyasi", Siasat-e Jahani, Vol. 7, Issue 1, (1397 SH.): 177.

هو شنگ، عزیزی، علی اصغر، کاظمی، "اخوا*ن اسلمه مین مصر در قدرت و دلایل ناکای سایس*"، سیاست جهانی دوره <sup>همفت</sup>م، جلد7، شاره 1، (1397ه): 177-

- 42. Shadi Hamid, "Arab Islamist parties: losing on purpose?", Journal of Democracy, Vol. 22, Issue 1, (2011): 73.
- 43. Roel Meijer, THE PROBLEM OF THE POLITICAL IN ISLAMIST MOVEMENTS, 31.

44 . Muhammad Raza, Dahshiri, "Da'esh va Jahani Shodan", Pazhoheshnameh-ye Iran Siasat-e Beyn al-Melal, Issue 1 (1396 SH.): 127.

محمد رضا، دهشیری، "د*اعش و حیانی شدن*"، پژوهش نامه ایران سیاست بین الملل، شاره ۱، (1396): 127-

- 45. CHRISTINE SIXTA RINEHART, "Volatile Breeding Grounds: The Radicalization of the Egyptian Muslim Brotherhood", Studies in Conflict & Terrorism, Vol. 32, Issue 11,(2009): 964.
- 46. American Economic Association, Islamic Economics, (2024),Cited from the given link below: https://www.aeaweb.org/articles?id=10.1257/0895330042162421
- 47. Cambridge University Press, Devout Neoliberalism: Explaining Egypt's Muslim Brotherhood's Socioeconomic Perspective and Policies, Politics and Religion,(2020), Cited from the given link below:

  <a href="https://www.cambridge.org/core/journals/politics-and-religion/article/abs/devout-neoliberalism-explaining-egypts-muslim-brotherhoods-socioeconomic-perspective-and-policies/688C459D5BC8448C16B7BF7BF6D27C28">https://www.cambridge.org/core/journals/politics-and-religion/article/abs/devout-neoliberalism-explaining-egypts-muslim-brotherhoods-socioeconomic-perspective-and-policies/688C459D5BC8448C16B7BF7BF6D27C28</a>
- 48 . Clingendael Institute, Whatever Happened to the Islamists?, (2012), Cited from the given link below:

  <a href="https://www.clingendael.org/sites/default/files/2016-02/20120000">https://www.clingendael.org/sites/default/files/2016-02/20120000</a> meijer whatever happened to the islamists.pdf
- 49. Syed Farooq Shah, *Safdar Rehman Ghazi, Miraj-ud-Din, Saqib Shahzad, Irfan Ullah*, "Quality and Features of Education in the Muslim World", Horizon Research Publishing, Vol. 3, Issue 1, (2015): 244.

# اسلامی نقطہ نظرسے جدیداسلامی تدن کے تحقق میں انسانی علوم کا کردار

# The Role of Humanities in Realization of Modern Islamic Civilization from the Perspective of Islam

## Open Access Journal Otly. Noor-e-Marfat

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659

www.nooremarfat.com

**Note**: All Copy Rights are Preserved.

#### Sved Ali Rehber Jafri

B.S. Education, Faculty of social sciences and humanities, Al Mustafa International University, Qom, Iran.

E-mail: syedrehberjaffri@gmail.com

#### **Abstract:**

Humanities guide any society by shaping its social structure and deeply influencing the rise and fall of its culture and civilization. In fact, humanities form the foundation and soul of all other sciences and significantly contribute to the intellectual and civilizational development of society. These sciences do not emerge in a vacuum but are based on a specific worldview and a particular intellectual and epistemological understanding of humanity.

If humanities are founded on ideas like secularism or humanism, the society will reflect those ideologies. Conversely, if these sciences are developed based on the Islamic worldview and Islamic anthropology, they will pave the way for the establishment and advancement of Islamic civilization.

The paper examines the Islamic foundations of human sciences and their role in shaping a modern Islamic civilization. It focuses on identifying the intellectual and practical steps needed to reconstruct human sciences on Islamic principles and how these steps can guide the development of a contemporary Islamic civilization. According to this research, humanities derived from Islamic teachings play a key role in

the formation of modern Islamic civilization.

**Keywords:** Humanities, Islamic Teachings, Modern Islamic Civilization, Philosophical Foundations.

#### خلاصه

انسانی علوم (Humanities) کسی بھی معاشرے میں رہنمائی کافریضہ سرانجام دیتے ہیں، کیونکہ یہ علوم نہ صرف معاشرتی ڈھانچے کی سمت متعین کرتے ہیں بلکہ تہذیب و تدن کے عروج وزوال پر بھی گہرے اثرات مرتب کرتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انسانی علوم تمام دیگر علوم کی بنیاد اور روح کی حیثیت رکھتے ہیں، اور ان کا معاشرے کے فکری و تدنی ارتقاء میں نمایاں کردار ہوتا ہے۔ یہ علوم کسی خلا میں جنم نہیں لیتے، بلکہ ان کی بنیاد ایک مخصوص تصور کا ئنات اور انسان کے بارے میں ایک خاص فکر اور تصور پر استوار ہوتی ہے۔

اگرانسانی علوم کی بنیاد سیکولرزم یاانسان پرستی (Humanism) جیسے نظریات پررکھی جائے تو وہ معاشرہ انہی افکار کا عکاس ہو گا۔ اس کے برخلاف اگر ان علوم کی تشکیل اسلامی تصورِ کا نئات اور اسلامی تصورِ انسان پر کی جائے تواس کے نتیج میں اسلامی تدن کے قیام اور ارتقاء کی راہ ہموار ہو گی۔ زیر نظر مقالے میں انسانی علوم کے اسلامی مبادی کو واضح کرنے کی کوشش کی گئ ہے، نیز جدید اسلامی تدن میں ان علوم کے کردار کا تجزیہ پیش کیا گیا ہے۔ اس مقالے میں انسانی علوم کی اسلامی بنیادوں اور جدید اسلامی تہذیب کی تشکیل میں ان کے کردار کا جائزہ لیا گیا ہے۔ مقالے کا محور یہ ہے کہ انسانی علوم کو اسلامی بنیادوں پر استوار کرنے کے لیے کون سے علمی اور عملی اقدامات منی نیزیہ افسانی علوم انکے کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔ اس مقالہ ضروری ہیں نیزیہ اقدامات ہمیں کس طرح جدید اسلامی تدن کی جانب لے جانے کا سبب بن سکتے ہیں۔ اس مقالہ کے مطابق، حدید اسلامی تمدن کی تشکیل میں اسلامی انسانی علوم انگ کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔

**کلیدی الفاظ**: انسانی علوم، اسلامی انسانی علوم، جدید اسلامی تندن، فلسفی مبادی\_

#### مقدمه

علم، کسی بھی معاشر ہے کی فکری بنیاد اور تہذیبی ارتقاکا بنیادی ستون ہے۔ یہی وہ عضر ہے جو ایک قوم کے تشخص، ترقی اور ساجی استحکام میں کلیدی کر دار ادا کرتا ہے۔ علم کے ذریعے ایسے انسان تیار ہوتے ہیں جو معاشر ہے کی سمت متعین کرتے اور تدنی زندگی کے توازن کو بر قرار رکھتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ علم اور تدن کا باہمی تعلق نہایت گراہے؛ معاشرتی اقدار، عدل کا قیام، اور فکری بیداری سب پچھ علم ہی کے ذریعے ممکن ہے۔ آج کی دنیامیں دو قتم کے متمدن معاشرے ہمارے سامنے ہیں:

ایک وہ مغربی معاشرہ جو خالص مادہ پرستی، الحاد اور سیکولر تصورِ انسان پر مبنی ہے، جہاں بظاہر ترقی تو نظر آتی ہے لیکن در حقیقت وہ اضطراب، بے سکونی اور روحانی خلاکا شکار ہے؛خود کشیوں کی بڑھتی شرح اور داخلی ٹوٹ کیھوٹ اس کی ناکامی کی علامت ہے۔

دوسری طرف ایک الیی اسلامی سوچ ہے جو ایک صالح اور بامقصد تدن کی تشکیل کی خواہاں ہے۔اییا تدن جو نہ صرف اسلامی فکر سے ہم آ ہنگ ہو بلکہ انسانی فطرت کی عکاسی بھی کرے۔

تدن کے اس فکری و عملی سفر میں انسانی علوم (Humanities) کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ یہی علوم کسی بھی معاشرے کے ساجی شعور کی آبیاری کرتے، اقدار کی تشکیل کرتے اور رہنمائی کے اصول فراہم کرتے ہیں۔ سوال ہیہ ہے کہ بیہ انسانی علوم کیا ہیں، اور وہ اسلامی تدن کے قیام میں کس طرح مؤثر کردارادا کر سکتے ہیں؟ یقیناً، جب ہمارا ہدف اسلامی تدن کا قیام ہو تو ہمیں ان ذرائع اور وسائل کا انتخاب بھی اسی مقصد کے مطابق کرنا ہوگا۔ اگر ہمارے وسائل خود مغربی یا غیر اسلامی فکر سے اخذ کیے گئے ہوں تو وہ ہمیں ہماری اصل منزل تک نہیں پہنچا سکتے۔ ایک اسلامی تدن کے لیے، ایسے انسانی علوم درکار ہیں جو اسلامی تصور کا نئات اور تصور انسان پر استوار ہوں تاکہ انسان اسینے مقصد تخلیق کی جانب رواں ہو سکے۔

#### سابقه مطالعات

یہ موضوع بہت سے اسلامی مفکرین کے منظور نظر رہا ہے۔ تاہم اس موضوع پر اردوز بان میں کام نہ ہونے کے برابر ہے۔ البتہ عربی، فارسی اور محبلات شائع ہوئے ہیں۔ ہے البتہ عربی، فارسی اور محبلات شائع ہوئے ہیں۔ جن کاسہارا لیتے ہوئے اس مقالہ کو تالیف کیا گیا۔ ان میں سے کچھ اہم کتابیں اور مقلات ذیل میں ہیں:

- 1. احمد حسین شریفی کی کتاب مبانی علوم انسانی اسلامی، کتاب انتہائی جامع ابحاث کی حامل ہے جو تقریبا ۹ فسول پر مشتمل انسانی علوم کے اسلامی ہونے پر بات کرتی ہے۔
- 2. تدن اسلامی جس کتاب کی گرد آوری کرنے والے جناب محمد حسین علیجان زادہ ہیں۔ اس کتاب میں تدن اسلامی کے موضوع پر حضرت اللہ خامنہ ای کے بیان کی جمع آوری کی ہے۔ کتاب ۵ حصوں پر مشتمل ہے اور نہایت ظرافت سے گرد آوری کی گئے ہے۔
- 3. سید مہدی موسوی کی کتاب الگوھای کلان تولید علوم انسانی اسلامی در بستر انقلاب اسلای جو کلی مباحث کے ساتھ متفکرین اسلامی کی آراء کو بھی ضمن میں لئے ہوئے ہے۔
- 4. در آمدی بر علوم انسانی اسلامی در اندیشه ی حضرت آیت الله العظمیٰ خامنه ای، سید مهدی موسوی کی ایک شاندار کتاب جو انهون نے آیت لله خامنه ای کے بیانات کی روشی میں اسلامی انسانی علوم کو بیان کیا ہے جس میں ایک اہم بحث روش اجتہاد کو انسانی علوم کے اسلامی کرنے کی روش کے طور پر متعارف کروایا گیا ہے۔

- 5. محمد نبی زاده کا مبانی فلسفی و جایگاه علوم انسانی در تهدن نوین اسلامی نامی مقاله جو مجلّه اندیشه تهدنی اسلام نے شاکع کیا۔ جس میں مصنف محترم نے اسلامی تهدن تک رسائی کا واحد راسته انسانی علوم کی اسلامیزیشن کو قرار دیا ہے۔
- 6. مهدی ابوطالبی کا مقاله نقش علوم انسانی اسلامی در تدن نوین اسلامی از نگاه مقام معظم رهبری جو مجلّه تدن نوین اسلامی جلد ۲ میں شائع ہوا۔
- 7. بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تدن نوین اسلامی عنوان مقاله جو علی رضا شیر زاد اور علی الهامی کی تصنیف ہے مجلّه فصلنامه تاریخ فرهنگ و تدن اسلامی دوره ۱۲شاره ۴۲ میں شائع ہوا۔

### کلیات و مفہوم شناسی:

## 1. انسانی علوم (Humanities)

انسانی علوم کی تشکیل ایسے دور میں ہوئی جب گری فضا پر سائنسی اور تجر بی علوم کا غلبہ تھا۔ تجربیت پیند مفکرین، جیسے جان لاک، جارج ہر کلے اور ڈیوڈ ہیوم نے انسانی فکر پر گہرے اثرات مر تب کیے، جبکہ عقلیت پر مبنی افکار، مثلًا ڈیکارٹ، اسپینوز ااور کائٹ، اس ماحول میں نبتا محد ود نظراتے ہیں۔ بیسویں صدی کے اوا کل میں تجربیت پیندی اس مدی کے اوا کل میں تجربیت پیندی اس مدی کے اوا کل میں تجربیت پیندی اس مدی کے اوا کل میں تجربیت کھیل پانے والے انسانی علوم بھی اس مخصوص تصور کا کنات، علمیات (Epistemology) اور تصور انسان سے تکلیل پانے والے انسانی علوم بھی اس مخصوص تصور کا کنات، علمیات (Epistemology) اور تصور انسان سے کا لئے کی متاثر تھے۔ تاہم، بیسویں صدی کے آغاز میں بعض مفکرین نے ان علوم کو خالص تجرباتی رجان رجان سے نکالئے کی کوشش کی، اور ان کے لیے ایک متوازن اور جامع روش متعارف کروائی۔ اس تحریک میں میکس و بیر، ہر برٹ مدار کیوز، اور یور گن ہار ماس جیسے دانشوروں کا اہم کر دار تھا۔ لیکن اس کے باوجود، بیسویں صدی کے اختیام تک مدار کیوز، اور یور گن ہار ماس جیسے دانشوروں کا اہم کر دار تھا۔ لیکن اس کے باوجود، بیسویں صدی کے اختیام تک انسانی علوم کی جادت تھی۔ اس بھیلیت کوئی ایس متفقہ تعریف ساخت اور بنیاد پر وہی ذہنیت چھائی رہی جو سائنسی تجربیت سے عبارت تھی۔ اس جو آئی کل جس بر تمام مکات بور یعن کوئی ایس معاشرتی علوم، تعلیمات، کلام، فلفہ، اخلاق، معامات میں بعوان انسانی علوم پڑھائے جاتے ہیں جیسے نفسیات، معاشرتی علوم، تعلیمات، کلام، فلفہ، اخلاق، جامعات میں تقسیم کیا ہے:

1. اجسامی علوم: وه علوم جن کا تعلق غیر جاندار ماده سے ہوتا ہے، جیسے طبیعیات (فنر کس)، کیمیا (کیمسٹری) وغیرہ۔

- 2. حیاتیاتی علوم: ایسے علوم جو جاندار مادہ، مثلًا پودوں، جانوروں یا انسانی جسم کے حیاتی پہلوؤں سے متعلق ہوتے ہیں، جیسے حیاتیات، نباتیات اور حیوانیات۔
  - 3. انسانی علوم: وه علوم جن کا موضوع انسان کاشعور، فکر، رویه اور اس کی ساجی زندگی ہوتی ہے، جیسے اقتصاد،

سیاست، تاریخ، تعلیم، نفسیات اور ساجیات۔ <sup>3</sup>

بعض مُفَكرین کے نزدیک اُنیانی علوم کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ یہ وہ علوم ہیں جو انسان کے اعمال کی توصیف (Prediction)، اور پیش گوئی (Interpretation)، اور پیش گوئی (Description) کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ علوم انسانی افعال کو منظم (Organization) کرنے اور ان میں اصلاح یا بہتری (Reformation) لانے کا بھی فریضہ انجام دیتے ہیں۔ <sup>4</sup>اسی طرح رہبر انقلاب اسلامی، آیت اللہ سید علی خامنہ ای کے بیانات میں انسانی علوم کی کوئی مخصوص اصطلاحی تعریف تو موجود نہیں، تاہم انہوں نے علوم کی ایک جامع اور کلی تقسیم پیش کی ہے، جس میں علوم کو دو بنیادی اقسام میں تقسیم کیا گیا ہے:

- 1. انسانی علوم
- 2. مادىعلوم

اس تقسیم کے تحت مادی علوم کو مزید دو ذیلی اقسام میں تقسیم کیا گیا ہے:

- 1. بنیادی یا نظریاتی علوم: جیسے ریاضیات، طبیعیات، کیمیاوغیره-
- 2. اطلاقی علوم (Applied Sciences): وہ سائنسی شعبے جن میں بنیادی علوم کے نظریات کو عملی شکل دی جاتی ہے۔ مثلاً برقی مقاطیسیت جیسے بنیادی نظریے کی بنیاد پر موبائل فون جیسی ایجاد سامنے آئی، جو اطلاقی سائنس کا ایک مظہر ہے۔

البتہ آیت اللہ خامنہ ای کے بیانات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ انسانی علوم محض توصیفی (Descriptive) یا تشریکی (Interpretive) بیانات کا مجموعہ نہیں ہیں، بلکہ ان میں تجویزی (Normative) اور تلقینی تشریکی (Prescriptive) پہلو بھی شامل ہیں۔ یعنی یہ علوم معاشرتی اقدار و ضوابط کا تعین کرتے ہیں اور معاشرے کی ترقی ور ہنمائی کے لیے نہایت موثر ثابت ہوتے ہیں۔ انسانی علوم کی ماہیت تجویزی اور معیاری نوعیت کی عامل ہے، جو معاشرتی اہداف کی وضاحت کرتے ہوئے نہ صرف دنیا کے واقعات و مظاہر کی تشریح کرتے ہیں بلکہ ان کے وجود اور معاشرتی انہون کی تشمیر پر بھی گہرے اثرات مرت کرتے ہیں۔ 5

### 2. اسلامی انسانی علوم

اسلامی دنیامیں انسانی علوم کے حوالے سے دوبنیادی نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ ایک گروہ کا موقف ہے کہ علم ایک عالمگیر شے ہے جس میں اسلامی و غیر اسلامی یا مشرقی و مغربی کی کوئی تقسیم نہیں ہوتی۔ دوسرا گروہ اس سے اختلاف کرتے ہوئے موجودہ انسانی علوم کو تقلیدی اور غیر موثر قرار دیتا ہے، جس کے نتیجے میں معاشرتی مسائل پیدا ہور ہے ہیں۔ پس ہمیں چاہئے کہ ان علوم کو اپنے لئے موثر بنائیں۔ اس بناپر ہمارے پاس چار قتم کے نظریات سامنے آتے ہیں۔ <sup>6</sup>

### پىلى نظر: انسانى علوم مىں تبديلى

یہ ایک مبہم تصور ہے، اور مختلف افراد اسے مختلف انداز میں سمجھتے ہیں۔ تاہم، اس نظریے کی خصوصیات ذیل میں ہیں : ہیں :

- موجودہ انسانی علوم ہماری ضرور توں کے مطابق فائدہ مند نہیں ہیں۔
  - پیماندگی کاسب ہیں۔
- تبدیلی کا کم از کم مطلب میہ ہے کہ ہمیں ان علوم میں نئی معلومات کا اضافہ کرنا چاہیے اور موجودہ نظریات سے آگاہی حاصل کرنی چاہیے۔

### دوسری نظر: انسانی علوم کو اینے نظام فکری کے مطابق ڈھالنا

اس نظریے کے مطابق:

- مغرب میں رائج انسانی علوم ہمارے معاشرے کے لیے کار آمد نہیں۔
- مغربی انسان کے اعمال ہمارے انسانوں سے مختلف ہیں، للذاوہی انسانی علوم یہاں مؤثر نہیں ہو سکتے۔
- ہمیں اپنے ملک، قوم، اور معاشرے کی ضروریات کے مطابق انسانی علوم تخلیق (Develop) کرنے چاہیں۔
   اس نظرے کی بنیاد یہ مفروضے ہیں:
  - 1. رائج انسانی علوم کے مفاہیم عالمی سطح پر انسان کی فطرت کو مد نظر رکھتے ہوئے نہیں بنائے گئے۔
- 2. ہم صرف ان علوم کو نقر نہیں کر رہے، بلکہ سوال یہ ہے کہ ہمارے لیے غیر مفید علوم پر اتنی سرمایہ کاری کے دوں ہورہی ہے؟
  - 3. ہمیں ایسے علوم پر خرچ کرنا جا ہے جو ہماری ترقی کا ذریعہ بنیں۔

### تيسري نظر: انساني علوم كواسلامي بنانا

انسانی علوم کو اسلامی کرنا یا اسلامی سازی علوم انسانی ایک ایسی اصطلاح ہے جو مسلمان مفکرین جدید علوم کو سامنے رکھتے ہوئے بیان کرتے ہیں۔ یہ اصطلاح دوالگ معنی رکھتی ہے۔

- معنی میں یہ دوسری نظر کے مساوی ہے۔ اس توجہ کے ساتھ کہ ہمارامعاشر ہ ایک اسلامی معاشرہ ہے اور ہم مسلمان ہیں۔ اس بناپر بیرانسانی علوم اسلامی ہونے چائیں۔
- 2. ہمارا وظیفہ یہ ہے کہ ہم ان علوم کو اسلام کے ساجی اقدار کے مطابق تخلیق کریں (اس کی آگے بات کریں گے) اس اصطلاح میں انسانی علوم کا اسلامی ہونا اسلامی انسانی علوم کے مساوی ہے کہ ادبیات عرب میں اس کے لئے دواصطاح بیان ہوئی ہیں۔الف) اسلمة للعلوم یا معرفت کو اسلامی کرنا۔ السوجیه الاسلامی للعلوم لیعنی اسلام کی نظر ان علوم کے حوالے سے کیا ہے، بیان کرنا۔

### چوتھی نظر: اسلامی انسانی علوم

اسلامی انسانی علوم ایک مخصوص قتم کا (Epistemological Model) ہے۔ یہ نظر مدعی ہے کہ یہ دوسرے تمام نظریات سے بہتر، صحیح اور کارآمد نظر ہے۔ آس نظر سے مرادیہ ہے کہ انسانی علوم اس وقت اسلام کی صفت سے متصف ہو سکتے ہیں جب کہ یہ علوم، اسلام کے اصول و مبادی کے ساتھ سازگار ہوں۔ یعنی نفسیات، عمرانیات وغیرہ کو اس وقت اسلامی کہا جائے گا جب ان علوم کے مبادی ہستی شناسی (وجودیات، Ontology)، معرفت شناسی (علمیات، Axiology)، انسان شناختی، ارزش شناختی (علم الاقدار، Axiology) اور روش شناسی (Methodology)

اسلامی انسانی علوم پر آیت الله خامنه ای کی نظر: آیت الله خامنه ای کے بیانات اور آثار کے مجموعے میں "اسلامی سازی علوم انسانی" یا "انسانی علوم کو اسلامی بنانا" جیسے جملے صراحت کے ساتھ استعال نہیں ہوتے۔ بلکہ وہ اس موضوع کو ایک زیادہ دقیق اور درست تعبیر کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ ان کے مطابق "انسانی علوم کو اسلامی کرنے "کے بجائے "انسان اور انسانی علوم میں اسلامی تفکر کرنا" یعنی انسان سے متعلق مسائل اور انسانی علوم کے مارے میں اسلامی زاویۂ فکر سے غور و فکر کرناز مادہ مناسب ہے۔ <sup>9</sup>

ان کے اس مؤقف سے یہ واضح ہوتا ہے کہ انسانی علوم کو بغیر تنقید یا تحقیق کے صرف اغذ کر نااور پھر ان پر پچھ اصلاحی نوٹس لگا دینا، کافی نہیں ہے۔ بلکہ ان کے مطابق انسانی علوم کی تدوین اسلامی بنیادوں پر ہونی چاہیے، یعنی الیسے بنیادی نظریات اور اصولوں پر جو مغربی افکار سے جدااور اسلامی فکر و تصورِ کا ئنات سے ہم آ ہنگ ہوں۔

آیت الله خامنه ای این ایک بیان میں صراحت سے فرماتے ہیں:

"مغرب کے دیئے ہوئے انسانی علوم پر صرف حاشیہ لگانے سے کہ یہاں غلطی ہے، یہاں درستی ہے۔ اسلامی انسانی علوم تشکیل نہیں پاتے۔"<sup>10</sup>

نیز وہ تاکید کرتے ہیں کہ:

"ضروری ہے کہ پوری سنجید گی کے ساتھ کوشش کی جائے کہ انسانی علوم کی بنیاد اسلامی فکر، اسلامی زاویئہ نگاہ اور اسلامی تصورِ کا نئات پررکھی جائے اور ان علوم کو اسی اساس پر نئے سرے سے مرتب کیا جائے۔" 11 مید موقف ظاہر کرتا ہے کہ اسلامی معاشر ہے کی تشکیل اور سعادت کی جانب پیش قدمی کے لیے موجودہ مغربی ماڈلز کی اصلاح کافی نہیں، بلکہ ایک مکمل متبادل نظام فکر کی ضرورت ہے، جو اسلامی تعلیمات پر مبنی ہو اور انسانی فلاح کا تصور وحی کے معیار کے مطابق پیش کرے۔

#### تدن کیاہے؟

الف) تدن کا لغوی معنی: "تدن" عربی زبان کا لفظ ہے جو باب تقعل کا مصدر ہے۔ لغوی اعتبار سے اس کا مادہ مدن ہے، جس کا معنی "کسی جگہ رہائش اختیار کرنا" ہے۔ اسی وجہ سے "مدینہ" کو شہر کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں لوگ سکونت پذیر ہوتے ہیں۔ ابن مَدِینة أی العالم باَمرها (ابن منظور) 12 یا ویقال للہ جل العالم بالأمر (هو) وابن مَدِینة أی العالم باَمرها. 13 (فراہیدی) یعنی ایک آدمی کو شہر کا بیٹا اس وقت کہا جاتا ہے جب اس کو اس شہر کے بارے میں علم ہو۔ جب "مدن" کا مادہ باب تفعل میں آتا ہے تو یہ اثر پذیری اور مطاوعت کے معنی دیتا ہے، یعنی شہر سینی یا شہری اضلاق و کردار اپنانا، اور جہالت و سخت مزاجی سے نکل کر انس و معرفت کی حالت میں داخل ہونا۔ لغوی اعتبار سے، تدن کے معنی ہیں:

- جہالت سے نجات یا کرانسانی آ داب ور سوم اپنانا
  - ترقی وارتقاء کی راه پر گامزن ہو نا

یہ لفظ اپنے مجازی استعال میں "تربیت" اور "اوب" کے معنوں میں بھی استعال ہوتا ہے۔ <sup>14</sup>لہذا اردو زبان میں تدن کے معنی تہذیب، شائستگی، طرز معاشرت بیان کیے جاتے ہیں <sup>15</sup> جب کہ انگریزی میں اس کا ترجمہ Civilization کیا گیا ہے۔ <sup>16</sup>

**ب) تدن کا اصطلاحی معنی**: ول ڈیورانٹ کے مطابق تدن ایک ایسا سماجی نظم ہے جو ثقافتی تخلیق کو فروغ دیتا ہے۔ اس کے چار بنیادی عناصر ہیں:

- 1. اقتصادى انتظام
  - 2. سیاسی تنظیم
- 3. اخلاقی روایات
- 4. علم و فنون کی جشتجو

تدن کی ابتداوہاں سے ہوتی ہے جہاں انتشار اور بے امنی ختم ہو جاتی ہے، کیونکہ جب خوف پر قابو پالیا جاتا ہے تو انسان کی جبتو اور تخلیقی قوتیں آزاد ہو جاتی ہیں، اور وہ فطری طور پر زندگی کی سمجھ بوجھ اور اس کی خوبصورتی کے اظہار کی طرف بڑھنے لگتا ہے۔<sup>17</sup>

ہنری لوکاس کے مطابق تمدن ایک باہم مُندھی ہوئی حقیقت ہے جو تمام ساجی، اقتصادی، سیاسی، فکری اور ثقافتی مسائل کے ساتھ ساتھ فن وادب، تفریخ، علم، ایجادات، فلسفہ اور مذہب جیسے پہلوؤں کو بھی اپنے دائرے میں شامل کرتا ہے۔ <sup>18</sup> اس بناپر، لوکاس کے نظریے کے مطابق تمدن ایک جامع ساجی نظام ہے جس کے اندر مختلف ذیلی نظام (sub-systems) موجود ہوتے ہیں، جیسے کہ سیاسی نظام، اقتصادی نظام، اور تعلیمی و تربیتی نظام وغیرہ۔ یہ تمام ذیلی نظام مل کرتدن کی کلی ساخت تشکیل دیتے ہیں۔ آیت اللہ جوادی آملی (دامت توفیقاته) کے خرد کے تمدن کے دو معنی ہیں:

الف: تدن سے مراد ساجی طور پر زندگی گزار نا ہے، کیونکہ خداوندِ متعال نے انسان کی ساخت اس طرح بنائی ہے کہ وہ اپنی ضروریات یوری کرنے کے لیے دوسروں کے ساتھ زندگی گزار نے پر مجبور ہے۔

ب: تدن کا دوسرا معنی حق پر مبنی ہونا اور ساجی عدالت کا حامل ہونا ہے، جو انسان کی فطرت کا تقاضا ہے، نہ کہ صرف اس کی طبیعت کا۔

وہ اس کی وضاحت میں فرماتے ہیں: "انسان فطر تاً مہذب، خدا شناس، ساجی انصاف کا خواہاں، اور اپنے ہمنوعوں کی مدد کرنے والا ہے۔"<sup>19</sup>

ر ہبر معظم آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق: تهدن ایک فضا کی مانند ہے کہ انسان اس فضامیں معنوی اور مادی لحاظ سے رشد کرتا ہے اور اپنے ہدف تک پہنچتا ہے کہ جس ہدف کے لئے خدامتعال نے اس کو خلق فرمایا ہے۔ <sup>20</sup>اپنی ایک تقریر میں یوں بیان فرماتے ہیں: ایک متمدن معاشرہ، وہ ہے جس معاشرہ میں خدا کی حکومت ہو، اس معاشرے کے قوانین خدا کی حکومت ہو، اس معاشرے میں لاگو ہوں، کسی کا عزل یا نصب خدا کرے اور اس معاشرے میں سبکا حاکم فقط خدا ہو۔ <sup>21</sup>

#### جدیداسلامی تدن سے کیامراد ہے

آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق جدید اسلامی تدن کا بنیادی تصور پیشرفت ہے۔ پیشرفت سے مراد الیمسلسل اور ہمہ گیرتر تی ہے جو کبھی رکے نہیں بلکہ آگے بڑھتی رہے اور جس میں ارتقاء کا عضر موجود ہو، کیونکہ انسانی صلاحیتیں لامحدود ہیں۔ سوال میہ ہے کہ: یہ ترقی کس سمت ہو؟ اس کا جواب ہے کہ یہ ترقی زندگی کے تمام پہلوؤں میں ہو مادی، معنوی، اخلاقی اور علمی لینی انسان کی مجموعی زندگی کا احاطہ کرے۔ یہ صرف ظاہری اور مادی شعبوں تک محدود نہ ہو جیسا کہ مغربی ترقی میں دیکھا جاتا ہے، بلکہ اس میں معاشرت، اخلاقیات اور

روحانیت کے تمام پہلوشامل ہوں۔ یہی ہمہ گیر اور متوازن ترقی جدید اسلامی تدن کی اصل روح ہے۔ اس جدید اسلامی تدن کے دواہم ھے ہیں۔

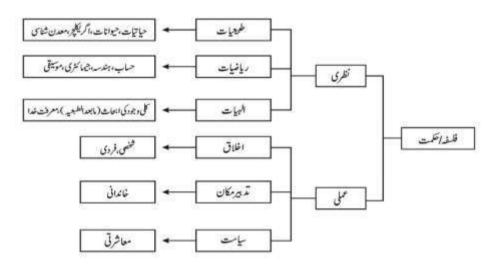
- 1. آله جاتی (ابزاری) حصه
  - 2. حقیقی (بنیادی) حصه
- 1. آلہ جاتی حصہ میں وہ تمام وسائل اور ذرائع شامل ہیں جو کسی قوم یاملک کی ترقی کے لیے ضروری سمجھے جاتے ہیں، جیسے علم و دانش، سائنسی تحقیقات، صنعت، سیاست، معیشت اور بین الا قوامی تعلقات۔ یہ تمام عناصر بذاتِ خود مقصد نہیں بلکہ تدن کے حقیقی حصے تک رسائی کاذرابعہ ہیں۔
- 2. حقیقی یابنیادی حصہ وہ ہے جو زندگی کی اصل روح اور طرز زندگی کو تشکیل دیتا ہے۔ اس میں خاندانی نظام، شادی بیاہ کے طریقے، رہائش کے انداز، کھانے پینے کی عادات، تفریحات، زبان ورسم الخط، دوسروں کے ساتھ تعلقات، صفائی سھرائی اور وہ تمام پہلوشامل ہیں جو روز مرہ زندگی کی پیچان بنتے ہیں۔ یہی حقیقی حصہ دراصل ایک تمدن کا قلب و جگر ہے، جس کے بغیر محض مادی ترقی ایک کھو کھلاڈھانچہ بن جاتی ہے۔ 22 آیت اللہ خامنہ ای اس وضاحت کے لیے ایک با معنی تشبیہ دیتے ہیں کہ آلہ جاتی حصہ کو تمدن کا "ہارڈ ویئر" اور حقیقی حصہ کو سافٹ ویئر" کہا جاسکتا ہے۔ 23

### انساني علوم اور ترن كالتعلق

مسلم مفکرین نے انسانی علوم کے میدان میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں، جونہ صرف علمی تاریخ میں اہم مقام رکھتی ہیں بلکہ جدید انسانی علوم کی بنیاد بھی فراہم کرتی ہیں۔ انہوں نے اسلامی معارف اور غیر اسلامی علمی ذخائر (یونان، ایران، ہندوستان) کو یکجا کرکے اسلامی تناظر میں نئے علوم کی بنیادر کھی۔

حکماء اسلام جیسے کندی اور فارابی نے "انسانی علوم" کو علوم کی درجہ بندی میں شامل کیا اور اسے اسلامی فلفے اور علیت کے مطابق نئی شکل دی۔ مسلم دانشور محض ترجمہ تک محدود نہ رہے بلکہ غیر اسلامی علوم کو اسلامی عقلیات اور نقلیات کی روشنی میں تنقیدی طور پر اصلاح کیا، یونانی فلفے، ایرانی اخلاقیات اور ہندوستانی ریاضی کو اسلامی اصولوں کے مطابق ڈھالا۔ ان کی علمی خدمات آج بھی جدید انسانی علوم کی بنیاد ہیں۔ 24؛ جیسے فارابی کا "مدینہ فاضلہ" سیاسی فلفے پراڑر کھتا ہے اور ابن خلدون کی "عمرانیات" جدید ساجی علوم کی اساس ہیں۔

مسلم مفکرین کی یہ علمی روایت نہ صرف ماضی کا احاطہ کرتی ہے بلکہ موجودہ دور میں جب ہم جدید اسلامی تدن کی تشکیل نو کی بات کرتے ہیں، توانہی بنیادوں سے استفادہ کرنا وقت کی اہم ضرورت ہے۔ انسانی علوم کی اسلامی تشکیل جدید در حقیقت اسی عظیم علمی ورثے کی معاصر شکلیں ہیں جو ہمیں ایک متوازن اور فطری معاشر تی نظام کی جانب رہنمائی فراہم کر سکتی ہیں۔ملاحظہ ہو ارسطوکے مطابق فلسفہ/حکمت کی تقسیم <sup>25</sup>:



البتہ یہ جاننا جائے کہ خاندان اور فرد دونوں معاشرے کا جزلا نیفک ہے توجوعلوم معاشرے کے لئے ہیں ان کا تعلق فرد اور خاندان سے بھی ہوگا۔

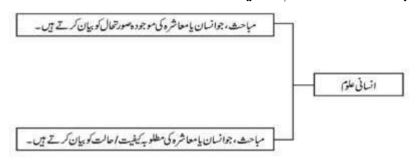
انسانی علوم کی نوعیت اور دائرہ کار کو بہتر طور پر سمجھنے کے لیے بنیادی فلسفیانہ مباحث کا مطالعہ نا گزیر ہے۔ اسلامی فلسفہ کی روسے فلسفہ اولی (اللہیات) تمام علوم میں اعلیٰ مقام رکھتا ہے، جس کے مباحث میں وجودیات (ہستی شناسی)، نصورِ انسان اور علمیات شامل ہیں۔ یہی وہ بنیادی علمی ستون ہیں جن پر دیگر تمام علوم کی عمارت قائم کی جاتی ہے۔

جب فلسفہ اولی میں انسان کی ہستی، اس کے مراتب وجودی لیعنی آگاہی، ارادہ، اور مقصد کو ٹابت کر دیا جاتا ہے، تو اس کے بعد "حکمت عملی" یا "انسانی علوم" کی تشکیل کا مرحلہ آتا ہے۔ بالکل اسی طرح جیسے انسانی جسم کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد علم طب کی ضرورت پیش آتی ہے۔

یہاں ایک اہم سوال جنم لیتا ہے کہ کیا علم طب کو بھی انسانی علوم میں شار کیا جائے گا؟

اس کا جواب میہ ہے کہ انسانی علوم صرف انہی افعال سے متعلق ہوتے ہیں جو انسان کے ارادہ واختیار کے تحت انجام پاتے ہیں، جبکہ طب کا تعلق ان افعال سے ہے جو غیر ارادی (involuntary) ہوتے ہیں۔ <sup>26</sup> فارانی کے فارانی کے بین، جبکہ طب کا تعلق ان افعال سے ہے جو غیر ارادی (نسان کے ارادی افعال اور ان افعال کے پیچھے فلسفیانہ نظام میں انسانی علوم جنہیں وہ "علم مدنی" کہتے ہیں، کا مرکز انسان کے ارادی افعال اور ان افعال کے پیچھے کار فرمااخلاقی ملکات ہیں۔ ہر ارادی فعل کسی نہ کسی مقصد کے تحت انجام پاتا ہے، اور انسانی علوم انہی مقاصد اور

ان کے اثرات جو انفرادی، ساجی اور عالمی سطح پر مرتب ہوتے ہیں کا تجزیبہ کرتے ہیں۔<sup>27 حکی</sup>م ابو نصر فارابی ان علوم کے مباحث کو دو حصوں میں تقسیم کرتے ہیں :



یہ بات بخوبی واضح ہوتی ہے کہ فارابی اور دیگر مسلم مفکرین کی نظر میں انسانی علوم کادائرہ محض موجودہ ساہی صور تحال کی توضیح یا تجوبیہ تک محدود نہیں، بلکہ ان کا ایک اہم فریضہ یہ بھی ہے کہ وہ اس مثالی معاشرے کی خصوصیات پر روشنی ڈالیں جس کی انسان آرزور کھتا ہے۔ مزید برآں، ان علوم کی ذمہ داری ہے کہ وہ ایسے عملی خطوط فراہم کریں جن کی بنیاد پر معاشرے میں مثبت تبدیلی، اصلاح اور انسانی سعادت کی جانب پیش رفت ممکن ہو۔ 28

البتہ یہ نکتہ قابلِ توجہ ہے کہ ان علوم کی تجویزات اور تشریحات، ہر معاشر ہے میں موجود تصور انسان اور تصور سیات ہے ، وہی سعادت پر منحصر ہوتی ہیں۔ یعنی کوئی بھی معاشرہ انسان کی معرفت اور خوشبختی کے جو بیانے مقرر کرتا ہے ، وہی پیانے انسانی علوم کے دائرہ کار اور اہداف کو متعین کرتے ہیں۔ للذا اگر ہم ایک اسلامی معاشر ہے کہ ہم ان علوم کا خواہاں ہیں۔ ایک اسیال معاشرہ جہاں ساجی عدل، معنویت اور روحانی ارتقاء کا غلبہ ہو تو لازم ہے کہ ہم ان علوم کا سہار الیں جو ہمیں اس مقصد کی جانب رہنمائی فراہم کریں۔ وہ علوم جو ہمیں اسلامی تدن کے حقیقی تصور تک پہنچا سکوار نہیں سکور۔ دوسرے الفاظ میں ، جب تک ہم انسانی علوم کو اسلامی تعلیمات ، اصولوں اور مقاصد کے مطابق استوار نہیں کرتے ، اُس مطلوبہ جدید اسلامی تدن تک رسائی ممکن نہیں۔ 29

اب ہم دیکھتے ہیں کہ وہ کون سے فلسفی مبادی ہیں جن پر انسانی علوم کو استوار ہو نا چاہیئے تاکہ وہ اسلام کے مطابق بن سکیں نیز ذیل میں ان مبادی پر مغربی اور اسلامی نظر کا جائزہ بھی شامل ہے۔

### اسلامی انسانی علوم کی تدوین کے فلسفی مبادی

یہ بات مسلم ہے کہ انسانی علوم ہمیشہ اُن فکری اور فلسفی بنیادوں سے اثر لیتے ہیں جو کسی معاشرے میں غالب ہوں۔ قابلِ توجہ امریہ ہے کہ کسی بھی علم کے بنیادی اصول صرف اس کے موضوع، طریقۂ کاریا مسائل ہی پراثر انداز نہیں ہوتے، بلکہ اس کے مقصد اور غایت کی تعیین میں بھی کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔ کسی علم کے مبادی اس کی سمت اور رخ کو کیسر بدلنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اگریہ مبادی دینی ہوں تو وہ علم بھی دینی شار ہوگا، اور اگر

یہ غیر دینی یا سیکولر بنیادوں پر قائم ہوں تووہ علم بھی اپنی ماہیت میں غیر دینی ہوگا۔

یہی نکتہ اس حقیقت کی بنیاد ہے کہ اگر ہم ایک جدید اسلامی تدن قائم کرنا چاہتے ہیں تو ہمیں ایسے علوم کی ضرورت ہے جن کے فلسفی و فکری مبادی اسلامی اصولوں پر استوار ہوں، تاکہ وہ ہمارے لیے حقیقی رہنمائی فراہم کرسکیں۔ اب ہم اس امر کا جائزہ لیں گے کہ وہ کون سی علمیات (Epistemology)، ہستی شناسی کرسکتی ہیں اور (Ontology) اور تصوّرِ انسان (Anthropology) ہے جو اسلامی انسانی علوم کی فکری بنیاد فراہم کر سکتی ہیں اور جدید اسلامی تدن کے قیام اور اس کے استحکام میں حقیقی طور پر کارآ مد ثابت ہوں:

#### 1. علميات (Epistemology)

اسلامی انسانی علوم کی تشکیل میں ایک بنیادی مبدا، نظریهٔ علم یا علمیات ہے، جو انسانوں کی آگاہی یعنی علم اور اس آگاہی کے صحیح یا غلط ہونے کے معیار سے بحث کرتا ہے۔ 30 عصرِ حاضر میں ہمارے سامنے دوبڑے فکری رجانات یائے جاتے ہیں:

- 1) ديني نقطهُ نظر
- 2) سيكولر نقطهُ نظر

ان دونوں رجانات کے زیر اثر جو علم پیدا ہوتا ہے، اس کی ست اور بنیاد بھی انہی کے مطابق طے پاتی ہے۔ سیکولر فکر میں علم کی تخلیق اور اس کی ست متعین کرنے والا صرف انسان کو مانا جاتا ہے، اور علم کے ماخذ بھی وہی ہوتے ہیں جو انسان اپنی صوابدید سے طے کرے۔ 31 مغربی فلنفے نے عقل کو فر دی اور ساجی مسائل حل کرنے کا بنیادی وسیلہ مانا، لیکن رفتہ رفتہ علم کے دائرے کو مزید محدود کرتے ہوئے اسے صرف تجربے تک محصور کر دیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ جو چیز تجربے میں نہ آسکے، اسے حقیقت یا علم کا درجہ ہی نہ دیا جائے۔ 32 اس نقط کنظر نے انسانی علوم کو حیاتیاتی اور طبیعی علوم کے مساوی سطح پر لا کھڑا کیا۔ معروف ماہرِ نفسیات ویلیسکم جیمز نے اپنی ایک کتاب میں یہاں تک کہا کہ نفسیات بھی محض ایک طبیعی علم ہے۔ 33

اس طرزِ فکر کاسب سے بڑامسکہ یہ ہے کہ اس میں وحی اور دیگر دینی معارف کو علم کے ذرائع سے پیمر خارج کر دیا گیا، کیونکہ یہ تجربہ گاہ میں پر کھے نہیں جا سکتے۔البتہ اسلامی نقطہ کظریہ نہیں کہ تجرباتی طریقہ کورد کر دیا جائے، بلکہ بداعتراض ہے کہ معرفت کے دائرے کو صرف اسی میں محدود نہ کیا جائے۔

اسلامی فکر کے مطابق معرفت حاصل کرنے کے چار بنیادی ذرائع ہیں:

- (Revelation) 0.1
  - 2. عقل (Reason)

- 34(Sense perception) رمان .3
- 4. شهود (Intuition/Inner vision)

یمی چار ذرائع انسان کو دیگر حیوانات سے ممتاز کرتے ہیں۔ چنانچہ اسلامی انسانی علوم میں تجرباتی، عقلی اور نقلی تمام روشوں کو کیجا کرکے استعمال کیا جاسکتا ہے، تاکہ علم نہ صرف د نیاوی حقائق سے ہم آ ہنگ ہو بلکہ وحی اور الہی ہدایت سے بھی جڑار ہے۔

### 2. وجود شناسی (Ontology)

وجود شنای ہستی کی حقیقت اور اس کی انواع کے بارے میں بحث کرتا ہے نیز کلی موجودات کے ایک دوسرے سے رابطہ کو بھی بیان کرتا ہے۔ 36 مغربی معاشر ول میں جب علم و معرفت کے ذرائع کو محض عقل اور پھر تجربے تک محدود کر دیا گیا، اور شاخت کا پیانہ صرف تجرباتی آلات کو مانا گیا، تو وقت گرر نے کے ساتھ فلسفی اور دینی وجود شنای کی جگہ تجربی وجود شنای نے لے لی۔ 37 اس محدود زاویہ نگاہ کے باعث، وجود کے بہت ہے بنیادی پہلو، جیسے تخلیق کا مقعمہ یاکا ئنات پر حاکم قوانین، ان کی نظر سے او جھل ہو گئے۔ اس کے نتیج میں انسانی علوم کی وہ بنیادی تشکیل پائیں جو سراسر سیکولر تصور کا نئات پر قائم تھیں۔ محتب انسان پندی (Humanism) اس کا بنیادیں تشکیل پائیں جو سراسر سیکولر تصور کا نئات پر قائم تھیں۔ محتب انسان پندی (ور اپنے مادی اہداف تک نمایان نمونہ ہے، جو ایک ایک دیواکہ وجود شنای میں کا نئات کے قوانین اور اصول واضح اور مقرر ہیں، تا کہ انسان پخے سے ۔ اس کے بر عکس، دینی وجود شنای میں کا نئات کے قوانین اور اصول واضح اور مقرر ہیں، تا کہ انسان سیلی خروریات کو معاشر تی دائرے میں رہ کر پورا کرے اور آخر کار بندگی الی کے حتی مقصد تک بھنچ کے۔ 38 اسلامی فکر میں وجود شای کے اصول و مقاصد انتہائی ابھیت رکھے ہیں۔ ان سے صرفِ نظر کر کے ایسے انسانی علوم تک نہیں نہیں دیے جا سکتے جوجد ید اسلامی تی تدن کی بنیاد رکھ سکیں۔ مثال کے طور پر، اگر کسی انسان کا تصور کا نئات یہ تو کہ د ذیاد کہ اور رنج سے بالکل خالی ہے، تو لازی تنجہ یہ نکلے گا کہ وہ زندگی کو محض خواہشات اور لذتوں کی جکیل نہیں دکھے گا۔ اس کا نفسیاتی اثر یہ ہوگا کہ اپنے مقاصد تک جہنچنے کے لیے وہ ہم جائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا تک محدود سمجھے گا۔ اس کا نفسیاتی اثر یہ ہوگا کہ اپنے مقاصد تک جہنچنے کے لیے وہ ہم جائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا

للذا، انسانی علوم کی تشکیل میں اسلامی وجو د شناسی کو بنیاد بنانا ضروری ہے، تاکہ وہ نہ صرف سچائی اور مقصدیت پر مبنی ہوں بلکہ جدید اسلامی تدن کے قیام میں عملی کر دار ادا کر سکیں۔

### 3. تصورِ انسان (Anthropology)

تصورِ انسان سے مراد انسان کی حقیقت، اوصاف اور تعریف کا مطالعہ ہے، جو انسانی علوم کی سمت اور مقصد طے کرتا ہے۔ مغربی تدن میں یہ تصور سیکولر فکر اور انسان پیندی (Humanism) پر مبنی ہے، جو انسان کو اپنی خواہشات کا مالک اور اپنی تقدیر کا خالق سمجھتی ہے۔ یہ نظریہ خدا اور وحی کی رہنمائی کورد کرتا ہے اور انسان کو دینی

حدود سے آزاد قرار دیتا ہے۔ اس کے برعکس، اسلامی تصورِ انسان انسان کو عبدِ خدا، خلیفة اللہ، اور اخلاقی و روحانی کمال کا ذمہ دار مانتا ہے۔ یہی تصور اسلامی انسانی علوم اور اسلامی تدن کی فکری بنیاد فراہم کرتا ہے۔ <sup>39</sup>اسلام کی نگاہ میں نہیں انسان بے شک خلقت میں سب سے بلند ہے، مگر یہ برتری انسانوں کی دوسرے انسانوں سے روابط میں نہیں ہے بلکہ دوسری طرف ایک ایسی قدت ہے جو انسانوں سے برتر اور اس سے اعلی ہے، موجود ہے۔ دوسرے الفاظ میں محور عالم اور خلفت انسان نہیں ہے بلکہ عالم کی محوریت ارادہ الی کو حاصل ہے اور انسان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس کی اطاعت کرے۔ <sup>40</sup>

امام خمیلی کے نز دیک انسان ایک کثیر البُعد مخلوق ہے، جو نتین عوالم یا مراتب میں بیک وقت زند گی بسر کرتا ہے:

- 1. عالم غیب و عقل جہاں انسان کی عقل و فکر حقائق کو سمجھنے اور کمال کی تلاش میں سر گرم رہتی ہے۔
- 2. عالم برزخ و مقام خیال جو انسان کے قلب، احساسات اور باطنی کیفیتوں کا مرکز ہے اور تنز کیہ و تربیت کا مختاج ہے۔
- قالم دنیاو مقام ملک جہاں انسان کاظاہر ، اعمال اور مادی زندگی سے متعلق پہلو نمایاں ہوتے ہیں۔
   ان کے مطابق انسان کی عقل فطری طور پر کمال پیند اور کمال کی مختاج ہے ، اس کا قلب تنز کیہ وتربیت کا مختاج ہے ،
   اور اس کاظاہر عمل کا مختاج ہے۔ انسیاء واولیاء کے دستورات کا مقصد یہی ہے کہ :
  - عقل كوحقيقى كمال تك يهنجا ما جائے،
  - قلب کو پاکیزہ اور الٰہی صفات سے مزین کیا جائے،
  - اوراعضا وجوارح كو صالح عمل ميں مشغول كيا جائے۔ 41

اس طرح انسان اپنی تمام تر جہات میں متوازن ترقی کر تا ہے اور الٰہی ارادے کے مطابق اپنے مقامِ بندگی کو حاصل کرتا ہے۔

آیت الله خامنه ای، حدیث « مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْهَنُ <sup>42</sup> » پر استناد کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ انسانی تربیت میں سب سے پہلا مرحلہ عقل ہے، اس کے بعد حکم (برد باری و تحل) اور پھر علم آتا ہے۔ رسولِ اکرم اللَّافِيلَةِ مِلَّمَ علم میں سب سے پہلا مرحلہ عقل ہے، اس کے بعد حکم (برد باری و تحل) اور پھر علم آتا ہے۔ رسولِ اکرم اللَّافِيلَةِ مِلَّمَ عَلَى مِن سب سے بہلا مرحلہ عقل الحلم و من الحلم العلم .. <sup>43</sup> کی روشنی میں وہ اس حقیقت پر زور دیتے ہیں کہ:

- سب سے پہلے عقل، حلم کو جنم دیتی ہے؛ یعنی انسان میں تخل، بر داشت اور بر دباری کی کیفیت پیدا کرتی ہے۔
  - جب حلم كى يه صفت مضبوط ہو جاتی ہے توبه علم كے حصول كے ليے زمينه فراہم كرتی ہے۔

پس آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق علم کا مقام، حلم اور اخلاق کے بعد آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی تربیت میں علمی ترق سے پہلے شخصی کردار، اخلاقی صفات اور ضبطِ نفس کی تربیت پر زور دیا جاتا ہے تاکہ علم، انسان کی کمال یا فتہ

شخصیت کا حصہ بن سکے اور محض ایک مادی ہنر نہ رہ جائے۔44

اب اس تصور انسان کو مد نظر رکھتے ہوئے جو علوم تدوین ہوںگے وہ جدید اسلامی تدن کے تحقق کے لئے ہماری مدد کر سکیںگے۔

## انسانی اسلامی علوم اور جدید اسلامی تدن

علم، ہرتر قی کا مقدمہ ہے۔اس حوالے سے آیت اللہ خامنہ ای فرماتے ہیں "ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم تمام علم، ہرتر قی کا مقدمہ ہے۔اس حوالے سے آیت اللہ خامنہ ای فرماتے ہیں "ہمارے لئے ضروری ہونا چاہئے اور اس علمی کو مد نظر رکھیں۔ممالک کے آپس کے علمی روابط برآمدی اور در آمدی ہونا چاہئے اور اس میں تعادل و توازن کو بر قرار رکھنا چاہئے۔ علم کو حاصل کریں دوسروں سے لیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ آپ بھی تخلیق کریں اور دوسروں کو بھی دیں "۔45

علمی رشد اور نظریہ سازی کا بنیادی تقاضایہ ہے کہ انسانی علوم کو اپنی مخصوص ثقافت اور جغرافیہ کے مطابق ڈھالا جائے، خاص طور پر وہ علوم جیسے عمرانیات، نفسیات، اقتصاد، مدیریت اور سیاسیات۔ یہ تمام علوم مادی اور فکری ترقی کے لیے نا گزیر ہیں، کیونکہ کسی بھی معاشرے کی سیاسی، انتظامی، اقتصادی اور ساجی حرکات براہ راست انسانی علوم کے ماہرین اور مفکرین کی نظریہ سازی پر منحصر ہوتی ہیں۔ 46

انسانی علوم ہی دیگر علم و دانش کی روح ہیں اور یہی علوم معاشر ہ کی سمت طے کرتے ہیں جب انسانی علوم غلط اور غیر دینی بنیاد پر قائم ہوںگے تو اس کالاز مہ بیہ ہوگا کہ ایک معاشر ہ کی حرکت منحرف سمت کی جانب ہو گی۔<sup>47</sup>

اس میں کوئی شک نہیں کہ موجودہ انسانی علوم کااسلامی ثقافت اور فکر سے کوئی حقیقی تعلق نہیں، بلکہ بیہ ممکل طور پر مغربی انسان، اس کی تہذیب اور طرزِ فکر کے مظہر ہیں۔ ان علوم کی تروتج اور تدریس سے جو بنیادی مسئلہ پیدا ہوتا ہے، اُسے حضرت آیت اللہ خامنہ ای نہایت واضح انداز میں بیان فرماتے ہیں:

یہ انسانی علوم اسلامی تصورِ کا ئنات کے منافی ہیں، کیونکہ ان کی بنیاد کسی غیر اسلامی تصورِ کا ئنات پر رکھی گئی ہے۔ جب ایسے علوم معاشر سے میں رائج ہوں گے تو انہی کے مطابق افراد تربیت پائیں گے۔ یہی تربیت یافتہ افراد آگے چل کر جامعات کے رئیس، اقتصادی وزراء، سیاسی رہنمااور ملکی سلامتی کے ذمہ داران بنیں گے۔ <sup>48</sup>

چنانچہ جب پورے نظام کی فکری بنیاد مغربی علوم پر قائم ہوگی، تو معاشرے کا نتیجہ اور سمت بھی لازماً غیر اسلامی اور
مغربی ہوگی۔اور ان علوم کااثر صرف تمدن کے آلہ جاتی پہلو (جیسے ادارے، نظام، ساختیں وغیرہ) تک محدود نہیں
رہتا، بلکہ یہ تمدن کے حقیقی اور باطنی جھے یعنی طرز زندگی، سوچنے کے انداز، اقدار اور ترجیحات پر بھی گہر ااثر ڈالتے
ہیں۔ چنانچہ جب انسانی علوم کی بنیاد غیر اسلامی تصور کا ئنات پر ہو، توان کے اثرات لازماً انسان کے طرز زندگی اور
معاشرتی روح میں بھی سرایت کریں گے۔لہذا حضرت کے بیان میں اس امر کو واضح کیا گیا ہے کہ تمدن اسلامی
بھی دوسرے تمدنوں کی طرح دوعناصر سے خالی نہیں ہے: 1، تخلیق فکر؛ اور 2۔ پرورش انسان۔

ان کے مطابق، اس سلسلے میں سب سے اہم کردار ان شخصیات کا ہے جو اسلامی فکر کی تخلیق اور ہدایت کاکام انجام دیتی ہیں، اور وہ افراد جن کی ذمہ داری انسانوں میں ایمان کی روح کو پروان چڑھانا ہے، لیعنی علماء۔ 49 تمدن کے آلہ جاتی حصہ کی دوسری مباحث جیسے سیاست، اقتصاد وغیرہ بلاواسطہ انسانی علوم سے مربوط ہیں۔ تمدن کا ایک نہایت اہم جزو صنعت یا کارخانہ ہے، اور اس کا انسانی علوم سے گہرا اور براہِ راست تعلق ہے۔ 50 اگر یہ علوم اسلام کے مبادی واصول پر استوار ہوں گے تو تمدنِ اسلامی کا حقیقی تحقق ممکن ہو یائے گا۔

### طرززندگی میں انسانی علوم کا کردار

انسانی علوم کا کردار ترن کے اصلی اور حقیقی حصہ میں بہت اہم ہے کیونکہ یہ طرز زندگی کی تشکیل اور اصلاح کے ضامن ہیں۔ اسلامی طرز زندگی کو مشحکم کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ساج کے مختلف شعبہ جات جیسے خاندان، تعلیمی ادارے، سیاسی ادارے، بینک، فوج، اور سیکورٹی ادارے، نیز افراد کی ذاتی زندگی کے مسائل مثلاً بہننا، کھانا بینا، پڑھنا لکھنا، انسانی رویے اپنے اہل واعیال، ہمکاروں، ماتحوں، دوستوں اور دشمنوں کے ساتھ، وغیرہ کی گہری تحلیل انسانی علوم کے ذریعے کی جائے۔ مطالعات سے ثابت ہوتا ہے کہ معاشر تی تربیت اور افراد کی صلاحیتوں کافروغ، ان کی زندگی کے انتخاب میں درست رہنمائی فراہم کرتا ہے، جو کہ ایک متوازن اور اسلامی تدن قائم کرنے میں کلیدی کردار ادا کرتا ہے۔ <sup>5</sup> یاد رہے کہ یہ موضوع نہایت وسیع ہے کہ جس کو بیان کرنے کی بیاں گنحائش نہیں۔

## جدید اسلامی تدن کے تحقق میں اسلامی انسانی علوم کی عملی تا ثیر

ارشاد پر وردگار ہے: آیت قرآنی: إِنَّ اللّهَ لاَ یُغَیِّرُ مَا بِعَوْمِ حَتَّی یُغیِّرُواْ مَا بِاَنْفُسِهِمْ (11:13) یعی: "ب شک الله اس قوم کی حالت نہیں بر لتاجو خود اپنی حالت نہیں برلتی۔ "اس آیہ کریمہ کی روشنی میں کسی بھی تمدن کی بنیاد رکھنا اور اس تمدن کو برباد کرنے، خود لوگوں اور قوموں کے ہاتھ میں ہے۔ اگر ہم جدید اسلامی تمدن کی طرف بڑھنا چاہیں اس کے لئے ضروری ہے کہ ہم سب سے پہلے انسانی علوم کو اسلامی بنیادوں پر استوار کریں۔ اِس مہم کے چند بنیادی طریقہ کار ہیں جن میں سب سے اہم یہ ہے کہ ہم اس کام کی فکری بنیادی فراہم کریں۔ کے چند بنیادی طریقہ کار ہیں جن میں سب سے اہم یہ ہے کہ ہم اس کام کی فکری بنیادی فراہم کریں۔ دراصل، انسان اور معاشرہ انسان کی تخلیق میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔ ایک معاشرہ اسلامی تب ہوگاجب اس میں فکری طور پر اسلام غالب ہو اور مغربی نظام و تصورات سے آزاد ہو۔ انسانی علوم کی اسلامی حیثیت صرف جزوی فکری طور پر اسلام غالب ہو اور مغربی نظام و تصورات سے آزاد ہو۔ انسانی علوم کی اسلامی حیثیت صرف جزوی تحقیق یا کتابوں و مقالات سے نہیں آتی، بلکہ ضروری ہے کہ معاشرتی فضا اور عمومی سوچ کو اسلامی رنگ دیا جائے۔ اس مقصد کے لیے لوگوں کو مغربی ثقافت کے منفی اثرات سے آگاہ کیا جائے اور انہیں اسلامی معاشرت و جائے۔ اس مقصد کے لیے لوگوں کو مغربی ثقافت کے منفی اثرات سے آگاہ کیا جائے اور انہیں اسلامی معاشرت و جائے۔ اس مقصد کے لیے لوگوں کو مغربی ثقافت کے منفی اثرات سے آگاہ کیا جائے اور انہیں اسلامی معاشرت و

تدن سے روشناس کرایا جائے۔<sup>52</sup>

یہ کام کانفرنسز کے انعقاد، اشتہارات کے ذریعے عوامی آگاہی، چھوٹے بڑے مباحثوں کے انعقاد، معاشرے کے نخبگان اور تعلیم یافتہ افراد کے در میان مسئلہ حل کرنے کے لیے مشاورت، تعلیمی اداروں میں مہمات چلانے، میڈیا کے ذریعے شعور بیدار کرنے، اور ہر فرد کی اپنی اپنی جگہ ان اقدامات کو عملی جامہ پہنانے سے ممکن ہو سکتا ہے۔ اگر معاشر تی فضایوں قائم ہو جائے تو پھر وہ معاشرہ علم کا پیاسا ہوگا، اور پھر اسلامی انسانی علوم کو رائج کرنا آسان ہو گاور جدید اسلامی تدن کا حصول ممکن ہوسکے گا۔ ان شاء اللہ۔

نتيج

اسلامی انسانی علوم کی بنیاد استوار کرنے کے لیے ضروری ہے کہ موجودہ مغربی تصورات اور ماڈلز سے مکل طور پر کنارہ کشی اختیار کی جائے اور ان علوم کو اسلام کے فلسفیانہ اصولوں اور مبادی پر مشخکم کیا جائے، جس کے بنیج میں ایک جامع اور پائیدار اسلامی تدن کا قیام ممکن ہو سکے گا۔ معاشر تی فضا، خصوصاً غالب مغربی پراڈائم، انسانی علوم کی سست اور مفہوم کی تعیین میں مرکزی کر دار ادا کرتی ہے، اس لیے اس فضا کی تبدیلی اور اسلامی ثقافت کے فروغ پر کھر پور توجہ دی جانی چپ میں مسلمانوں کے در میان اتحاد و کھر پور توجہ دی جانی چپ اس کے ساتھ ساتھ ، جدید اسلامی تدن کی تشکیل میں مسلمانوں کے در میان اتحاد و اتفاق نہایت ایم ہے، جبیبا کہ اسلامی تاریخ کے بڑے مفکرین اور معاصر علماء نے اس بات پر زور دیا ہے؛ یہ فریف تمام مسالک اور فرقوں سے بالاتر ہو کر ساجی فکری اور عملی کو حشن کا متقاضی ہے۔ آخر میں، آیت اللہ خامنہ ای کے نظریات کی روشنی میں تدن کے دو بنیادی پہلو آلہ جاتی اور حقیق میں انسانی علوم کا کلیدی کر دار ہے، جنہیں جدید اسلامی تدن کی تشکیل میں مؤثر طریقے سے بروئے کار لانالازمی ہے تاکہ ایک متوازن، خوشحال اور معنویت سے بھر پور معاشرہ قائم کیا جاسکے۔

\*\*\*\*

#### References

<sup>1.</sup> Ahmad Hussain Sharifi, *Mabani Uloom E Insani Islami*, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1394 SH), 27-30.

احمد حسين شريفی، *مبانی علوم انسانی اسلامی*، (تهران، انتشارات آفتاب توسعه، 1394 ش)، 27-30-

<sup>2.</sup> Hussani & Ali pur, Paradim Ejtehadi Danesh Dini (Paad), (Qom, Pozuhishgh Howza wa Danishgah, 1389SH), 55.

حسینی و علی پور، پا*یرادایم اجنتهاوی دانش و نی ( باو )* ، ( قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، 1389 ش)، 55-

3. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, *Jaima Wa Tarikh Az Didegah E Quran*, (Tehran, Sazman Tablighat E Islami, 1372 SH), 16.

4. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 105.

5. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, (Tehran, Antasharat Inqalab E Islami, 1403SH), 255-258.

6. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 163-169.

7. Ibid, 169.

ايضاً، 169 ـ

8. Ibid.

الضاً۔

9. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, 381.

- د يدار با شوراي بررسي كتب علوم انساني بيدار با شوراي بررسي كتب علوم انساني
- 11. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, 380.

12. Abne Manzoor, Muhammad bin Mukarum, *Lisan ul Arab*, Vol. 13, (Beirut, Dar e Sadr, 1375 SH), 403.

13. Khalil bn Ahmad, Farahidi, *kitab-ul-Aan*, Vol. 8, (Beirut, Mussasa al-Aalami al-Mtbua, 1367SH), 53.

- 14 .https://dehkhoda.ut.ac.ir/fa/dictionary/%D8%AA%D9%85%D8%AF%D9%86%20
- 15. <a href="https://udb.gov.pk/result\_details.php?word=63256">https://udb.gov.pk/result\_details.php?word=63256</a>
- 16. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english-urdu/civilization

17. Will Durant, The Story of Civilization, (New York, Simon and Schuster, 1954), part 1 Our Oriental Heritage 1.

18. Ali Akhber, Wilayati, Farhang wa Tamdan Islami, (Qom, Nashr e Maref, 1390SH), 20.

19. Kareem Safri, "Mabani E Hasti Shanakhti Tamdun Noin Islami Dar Andisheh Maqam Moazzam Rahbari", Journal of Humanities and Islamic Strategic Studies, Vol. 6, Shumara: 70, (nd.): 137-167.

20. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=23810

Mehdi Abu Talibi, "Nashq Uloom E Insani Islami Dar tamadon E Nawin Islami Az Nagah E Maqam Muzam Rehberi", Vol. 2, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1398 SH), 158.

21. Muhammad Hussain Ali Jan Zaday, *Tamadan Islami*, (Qom, Dafter Antesharat E Marif, 1402SH), 17.

22. Ibid, 104.

الضاً، 104\_

- 23. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=21246">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=21246</a>
- 24. Syed Mehdi Mosavi, *Algo Haye Kolan Tolid Aloom Ensani Islami dar Baster Inqalaab Islami*, (Tehran, Aftab Towsia, 1394SH), 34.

25. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, *Amozesh E Falsafa*, Vol. 1, (Tehran, Sazman Tablighat E Islami, 1401 SH), 30.

26. Hamid Parsania, *Jahnehan Hai Ejtemaei*, (Qom, Kitab E Farda, 1392SH), 30.

27. Abu Nasr Muhammad, Alfarabi, *Ihsa' al Ulum*, Persian Trajmah: Hussain Khdujm, (Tehran, Intesharat Ilmi wa Farhangi, 1389SH), 106.

ابو نصر محمد، الفارا بي *الحصاء العلوم*، فارسى ترجمه: حسين خديوجم، (تهران، انتشارات علمي وفر هنگى، 1389)، 106-28. Ibid, 109-110.

الينياً، 109-110\_

29. Syed Mehdi Mosavi, Algo Haye Kolan Tolid Aloom Ensani Islami dar Baster Inqalaab Islami, 35-36.

سید مهدی موسوی بالگوهای کلان تولید علوم انسانی اسلامی در بستر انقلاب اسلامی ، 35-36-

30. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 145.

محمد تقى مصباح يزدى بآموزش فلسفه ، 145-

- 31. Group of writters, foundations of Islamic Human Sciences from the viewpoint of Ayatullah Misbah Yazdi, (Musasa Amozesh Wa Parwarish Imam Khomeni, 1397 S.H), 17.
- 32 Muhammad Tagi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 63.

محمد تقی مصباح بزدی *آموزش فلسفه* ، 63-

- 33. William, James, *Principles Of Psychology*, Vol. 1, (New York: Henry Holt and Company, 1918), 183.
- 34. Muhammad Raza, Khaki, *Tehlil Havit Elam Dini wa Elam Madran*, (Qom,Kitab E Farda 1391 SH), 315-316.

محد رضا، خاکی ش*خلیل هویت علم وغی وعلم مدرن* ، ( قم ، کتاب فر دا ، 1391 ش) ، 315-316-

35. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 212.

احمد حسين شريفي *،مماني علوم انساني اسلامي ،* 212-

36. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 255.

محمر تقی مصباح یز دی *، آموزش فلسفی*ه ، 255 ـ

37. Ali Raza, Ali Alhami, "Bayasti Hae Thaqeeq Uloom Insani mutanasib Ba Tamadon Nawin Islami", (Nasarya E Ilmi Tarikh Farhang Wa Tamadon Islami), Vol. 7, Shumara: 42, (1400 AH); 45.

علی رضاشیر زاد و علی الهای ، " بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تهدن نوین اسلامی " ، نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تهدن اسلامی ، جلد 7 ، شاره 42 ، (1400 ش) ، 45 -

38. Khaki, Tehlil Havit Elam Dini wa Elam Madran, 317.

خاکی *تحلیل هویت علم وینی وعلم مدرن* ، 317۔

39. Ali Raza, Ali Alhami, "Bayasti Hae Thaqeeq Uloom Insani mutanasib Ba Tamadon Nawin Islami", 42 – 46.

علی رضا شیر زاد و علی الهای ، " بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تدن نوین اسلامی" ، نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تدن اسلامی، 42 - 46۔

- 40. Muhammad Nabi Zaday, "Mabani Falsafi Wa Jawy Gha Uloom E Insani Dar Tamadon Nawin Islami", Andisha Tamadoni Islam, 1 Year Shumara. 2, (1395 SH): 14.
  - محمد نبي زاده ، " مباني فلسفي و جايگاه علوم انساني در تهرن نوين اسلامي " ، انديشه تهدني اسلام ، سال اول ، شاره 2 ، (1395 ش)، 14-
- 41. Ruhollah, Khomeini, Sharah Chal Hadiths, (Tehran, Tanzeem Wa Nashr E Asar E Imam Khomeini, 1376 SH), 386.

42. Muhammad bin Ya'qub, al-Kulayni, *Al-kafi Kitab al-Aqal O Jahal*, Vol. 1, (Tehran, Dar Ul Kitab Al Islamia, 1363 SH), Hadith # 3, 11.

43. Abn E Shaba Hassan bin Ali Harani, *Tahf al Aqol an al- E Rasool* (PBUH), Vol. 1, (Qom, Jamia Mudarrasen, Dafter Antesharat E Islami, 1363 SH), 15.

- 44 https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=7435
- 45. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=6917
- 46. Ahmad Hussain Sharifi, *Mabani Uloom E Insani Islami*, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1394 SH),53 54.

- 47. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=17466">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=17466</a>
- 48. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=10357">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=10357</a>
- 49. Muhammad Hussain Ali Jan Zaday, Tamadan Islami, 74-75.

- 50. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=30199">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=30199</a>
- 51. Mehdi Abu Talibi, "Nashq Uloom E Insani Islami Dar tamadon E Nawin Islami Az Nagah E Maqam Muzam Rehberi", 174.

52. Nabi Zaday, Andisha Tamadoni Islam, 109.

# دین کی سماجی تفسیر اور علامه طباطبائی: ایک تحلیلی جائزه

#### The Social Interpretation of Religion and Allama Tabataba'i: An Analytical Review

## Open Access Journal Otiv. Noor-e-Marfat

elSSN: 2710-3463 plSSN: 2221-1659 www.nooremarfat.com

**Note**: All Copy Rights are Preserved.

#### **Karamat Ali**

B.S. Islamic Philosophy & Mysticism; Al-Mustafa International University Qom. Iran.

E-mail:karamatali210@gmail.com

#### **Abstract:**

Some sociologists, as well as some intellectuals who study religion from a social perspective, believe that religion is a social behavior whose source is social factors. These people consider religion to be merely a social phenomenon. The present article consists of an explanation and commentary of the views of Allama Syed Muhammad Hussain Tabatabai (may Allah have mercy on him) in refuting the above-mentioned social interpretation of Islam. This article presents a comparative review of the views of Western sociologists and sociologists such as Marx. Durkheim and Weber and Allama Tabatabai.

This article makes it clear that those thinkers who consider religion to be merely a social phenomenon and human behavior are, in fact, incapable of understanding the true reality of religion. They have considered religion to be merely the result of human social needs or historical factors. However, according to Allama Tabatabai, the source of religion is a metaphysical reality and being, namely God Almighty. He considers religion to be a transcendental, divine and natural reality that is in harmony with human reason, nature and revelation. According to him, religion is a

complete and comprehensive system of life, which not only reforms man individually but also builds his collective life on the basis of order, justice, empathy and unity.

In the present paper, in order to prove the universality and immortality of religion, it has been made clear that the religion of Islam is not a guidance for any particular nation but for all humanity. Finally, it was concluded that a true understanding of religion is possible only when it is accepted as a divine, natural and social reality, as Allama Tabatabai has presented in his commentary and philosophical works.

**Keywords:** Islam, Social Interpretation, Allama Tabataba'i, Revelation, Fitrah, Metaphysical Reality, Sociology, Social Order.

#### خلاصه

ساجیات کے بعض ماہرین، نیز دین کا ساجی نقطہ نظر سے مطالعہ کرنے والے بعض دانشوروں کا عقیدہ یہ ہے کہ دین ایک ساجی رویہ ہے جس کا سرچشمہ ساجی عوامل ہیں۔ یہ لوگ دین کو محض ایک ساجی مظہر قرار دیتے ہیں۔ پیش نظر مقالہ دین، بالحضوص اسلام کی مذکورہ بالا ساجی تفسیر کے ردّ میں علامہ سید محمد حسین طباطبائی کے نظریات کی توضیح و تفسیر پر مشتمل ہے۔ یہ مقالہ مغربی ماہرین عمرانیات اور مارکس، دور کیم اور و بیر جیسے سوشیا کجبٹس اور علامہ طباطبائی کی آراء کا تقابلی جائزہ بیش کرتا ہے

اس مقالہ میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ وہ مفکرین جو دین کو محض ایک ساجی مظہر اور انسانی رویہ قرار دیتے ہیں، دراصل، دین کی اصل حقیقت کو سمجھنے سے قاصر ہیں۔ انہوں نے دین کو صرف انسانی معاشر تی ضرور توں یا تاریخی عوامل کا متیجہ قرار دیا ہے۔ حالا نکہ علامہ طباطبائی کے نز دیک، دین کا سرچشمہ ایک مابعد الطبیعیاتی حقیقت اور ہستی، لینی خداوند تعالی ہے۔ آپ دین کو ایک ماور آئی، الہی اور فطری حقیقت سمجھتے ہیں جو انسانی عقل، فطرت اور وحی سے ہم آ ہنگ ہے۔ ان کے نز دیک دین ایک مکل اور ہمہ جہت نظام حیات ہے، جو نہ صرف انسان کی انفرادی اصلاح کرتا ہے بلکہ اس کی اجتماعی زندگی کو نظم، عدل، ہمدلی اور اتحاد کی بنیاد پر استوار کرتا ہے۔

پیش نظر مقالہ میں دین کی عالمگیریت اور جاودانگی کو ثابت کرنے کے ضمن میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ دین اسلام صرف کسی مخصوص قوم کے لیے نہیں بلکہ پوری انسانیت کے لیے ہدایت ہے۔ آخر میں یہ نتیجہ اخذ کیا گیا کہ دین کی سچی تفہیم اسی وقت ممکن ہے جب اسے الٰہی، فطری اور ساجی حقیقت کے طور پر قبول کیا جائے، جیسا کہ علامہ طباطبائی

نے اپنی تفسیر اور فلسفیانہ آثار میں پیش کیا ہے۔

**کلیدی الفاظ**: اسلام، دین، ساجی تفسیر، علامه طباطبائی، وحی، فطرت، ماورائی حقیقت، سوشیالوجی، معاشر تی نظم\_

#### موضوع كانعارف

ساجیات ایک جدید علم ہے جو انسانی معاشرے کے مختلف پہلوؤں، مثلًا دین، ثقافت اور رویوں کا سائنسی مطالعہ کرتا ہے۔ اس علم میں زیادہ تر زور اس بات پر دیا جاتا ہے کہ دین جیسے مظاہر کو تج باتی طریقے سے مطالعہ کرتا ہے۔ بعض او قات یہی تج باتی طریقہ محققین کو کسی دین کی تاریخ اور پس منظر کا بھی مطالعہ کرنے پر تسمجھا جائے۔ بعض او قات یہی تج باتی طریقہ محققین کو کسی دین کی تاریخ اور پس منظر کا بھی مطالعہ کرنے پر آمادہ کرتا ہے۔ حالیہ برسوں میں بہت سے ساجی ماہرین نے کسی ایک مخصوص دین پر توجہ مرکوز کرتے ہوئے اس کے مختلف پہلوؤں کا جائزہ لیا ہے، جس سے دینی ساجیات کے موضوع کو مزید تقویت ملی ہے۔

اگرچہ مختلف مذاہب تاریخ میں وجود میں آئے ہیں، لیکن اسلام ایک ایبابڑا اور عالمی مذہب ہے جو انسانی زندگی کے کئی اہم پہلوؤں کو اپنے دائرے میں لاتا ہے۔ اسلامی تعلیمات میں بہت سے ایسے احکام موجود ہیں جو معاشر تی زندگی سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان تعلیمات کو سمجھنا اور ان سے رہنمائی لینا مسلمان اہل علم کی اہم ذمہ داری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دین اسلام مغربی ماہرین ساجیات کی نظر میں ایک قابلِ شخیق موضوع بن چکا ہے۔ سامک و بیر "کی اسلام میں دلچیسی کو بھی اسی تناظر میں دیکھا جا سکتا ہے۔ تاہم، بعض مغربی محققین کو اسلامی متون سے پوری واقفیت نہ ہونے کی وجہ سے ان کی آراء پر تنقید بھی کی جاتی ہے۔

دوسری طرف، پچھ اسلامی مفکرین نے خود بھی دین کے سابق پہلوؤں پر بھرپور توجہ دی ہے، جن میں شہید مطہری اور ڈاکٹر علی شریعتی کے نام نمایاں ہیں۔ البتہ ان دونوں کی تحقیق کے انداز مختلف ہیں؛ مثلاً ڈاکٹر شریعتی نے اپنے مطالعے میں سابق علوم کے طریقوں کو اپنایا ہے، جبکہ شہید مطہری نے اپنی تحقیق کی بنیاد دینی عقائد پر رکھی ہے۔ معاصر اسلامی مفکرین میں علامہ طباطبائی کو خاص مقام حاصل ہے۔ انہوں نے اسلام کی مختلف جہوں، خاص طور پر اس کے سابق پہلوؤں کی وضاحت کی ہے۔

ان کی مشہور تفییر المیزان ایک جامع کتاب ہے جس میں عقائد، اخلاقیات، سیاست اور ساج جیسے موضوعات پر بات کی گئی ہے۔ علامہ طباطبائی نے اسلام کے ساجی پہلوؤں کو جس انداز سے بیان کیا ہے، اس کی وجہ سے المیزان کو اسلامی ساجی فکر کا ایک فیمتی ذریعہ سمجھا جاتا ہے۔ ان کی بیہ خصوصیات نہ صرف اسلامی مفکرین کے نظریات کو سمجھنے میں مدد دیتی ہیں بلکہ یہ بھی ثابت کرتی ہیں کہ دینی متون میں ساجی تعلیمات موجود ہیں، خنہیں درست طریقے سے سمجھ کردینی علم کی ترقی میں استعال کیا جاسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ مضمون علامہ

طباطبائی کے ساجی نظریات، خاص طور پر دین کے ساجی پہلوپر، ایک نئی نظر ڈالنے کی کوشش ہے۔

### سابقه تحقيقات

دین کی ساجیات (Sociology of Religion) کی ابتدا کا سراغ انیسویں صدی میں علم ساجیات کے قیام سے لگا یا جاسکتا ہے۔ بعض محققین کے نزدیک ماکس ویبر (Max Weber)، (1920–1846وہ پہلے مفکر تھے جنہوں نے دین کے مطالعے کو ایک منظم سائنسی زاویہ عطا کیا۔ 1 چونکہ دین انسانی زندگی پر گہرااثر رکھتا ہے، اس لیے یہ موضوع ابتدای سے کلائیکی ساجیات کے مفکرین کی توجہ کا مرکز رہا۔

ساجی علوم کے ماہرین کے نزدیک، دین انسانی معاشرے کے پانچ بنیادی اداروں میں سے ایک ہے، جو فرد اور معاشرت دونوں کی تشکیل میں فیصلہ کن کردار ادا کرتا ہے۔ <sup>2</sup> انیسویں صدی کے فکری پس منظر میں عقل گرائی اور اثبات گرائی (Positivism) کے رجحانات نے دین کے مطالع کو بطورِ ساجی منظہر (social) گرائی اور اثبات گرائی (phenomenon) کے رجحانات نے دین عقائد کو وہم یا غیر عقلی تصورات سمجھا جاتا تھا اور میں دینی عقائد کو وہم یا غیر عقلی تصورات سمجھا جاتا تھا اور مدہ بی فکر کو انسانی عقل اور تجرباتی تبیینات کے مقابل کمزور اور زوال پذیر قرار دیا گیا۔ چنانچہ اہل دانش نے دین کو دیگر مظاہرِ انسانی کی طرح تجرباتی تجزیے کے قابل سمجھا اور اسے انسانی ارتقاکی تفہیم کے لیے ایک ناگزیر موضوع مانا۔ <sup>3</sup>

اگرچہ جدید مغربی ساجیات میں یہ رجمان زیادہ نمایاں ہوا، تاہم اسلامی تہذیب میں اس نوع کے مطالعات کی جڑیں صدیوں پہلے موجود تھیں۔ مثلًا ابور بجان بیر ونی نے اپنی معروف تصنیف تحقیق ماللهند میں مذاہب و عقائد کا تجزیاتی مطالعہ کیا اور ابن خلدون نے مقدمہ تاریخ العبر میں دینی و سیاسی اداروں، مذہبی شعائر اور عوامی اعتقادات کا گہرا ساجی و تاریخی تجزید پیش کیا۔ یہ آثار اس حقیقت کے گواہ بیں کہ اسلامی دانشور، یورپی مفکرین سے قرنوں پہلے دین کوایک ساجی مظہر کے طور پر سمجھنے کی کوشش کر کیا تھے۔ 4

مجموعی طور پر دین کی ساجیات ایک با قاعدہ علمی نظم کی صورت میں انیسویں صدی کے آغاز میں انجری، جس پر طویل عرصے تک یہ نظریہ غالب رہا کہ دین اور جدیدیت ایک دوسرے سے متصادم ہیں۔ تاہم 1960کے بعدیہ تصور رفتہ رفتہ ختم ہونے لگا اور ساجیات میں دین کے فعال و مثبت کردار پر نئے تحقیقی رجحانات سامنے آئے جنہوں نے اس علم کے دائرہ بحث کو مزید وسعت دی۔ <sup>5</sup>

### وین کیاہے؟

اس تحقیق کے بنیادی سوال کا تعلق دین کی حقیقت اور اس کے ساجی پہلوؤں کے مطالعے سے ہے، اور اس ضمن

میں ہم علامہ سید محمد حسین طباطبائی کی گراں قدر تحریروں، بالحضوص ان کی تفسیر المیزان کو بنیاد بنا کر دین کی ماہیت اور اس کے معاشر تی اثرات کا تجزیبہ کرنا چاہتے ہیں۔ تحقیق کابنیادی سوال یوں ہے:

"علامہ طباطبائی کی تحریروں، خاص طور پر تفسیر المیزان کی روشنی میں، دین سے متعلق ساجی پہلوؤں کے بارے میں کیاتصور ہے؟"

اس سوال کا جواب دینے کے لیے سب سے بنیادی اور اولین ضرورت یہ ہے کہ ہم یہ واضح کریں کہ خود دین کی حقیقت کیا ہے، کیونکہ جب تک دین کی اصل حقیقت اور اس کے بنیادی عناصر کونہ سمجھا جائے، اس وقت تک اس کے ساجی یا عملی اثرات کو جانچنااد ھورار ہے گا۔

یہاں یہ نکتہ شروع میں واضح کرنا ضروری ہے کہ "دین" کا مفہوم مختلف علوم میں مختلف انداز سے بیان کیا جاتا ہے۔ ساجیات میں جب دین کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو اس کا ہدف عام طور پر یہ جاننا ہوتا ہے کہ کسی مخصوص معاشرے میں دین کس طرح لوگوں کے رویوں، اقدار، اداروں، اور اجتماعی ساخت پر اثر انداز ہوتا ہے۔ اس زاویے سے دین کی تعبیر کسی الہامی حقیقت کے بجائے ایک ساجی مظہر (Social Phenomenon) کے طور پر کئی جاتی ہے۔ کہ جائے ایک ساجی مظہر (علیہ کتھا کے طور پر کئی جاتی ہے۔ کہ جائے ایک ساجی مظہر (عیا کہ شجاعی زند نے لکھا ہے:

"ساجی علوم میں دین کواس کے عملی اور معاشر تی اثرات کی روشنی میں پر کھا جاتا ہے، اوریہ تعبیر اس کے حقیقی ماالی جومرے مختلف ہو سکتی ہے۔" <sup>6</sup>

اسی بناپر مختلف مکاتبِ فکر نے دین کی گوناگوں تعریفیں پیش کی ہیں۔ ان تمام تعریفوں کو عمومی طور پر دوبڑی اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

### 1 . باطنی تعریفیں

یہ وہ تعریفیں ہیں جو دین کی اصل، اس کے باطنی اور ماورائی جوہر کو بیان کرتی ہیں۔ ان میں دین کو ایک الٰہی ہدایت، عالم غیب سے تعلق، اور انسانی زندگی میں مقصد و معنویت دینے والے نظام کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ ان تعریفوں کی بنیادالہامی متون، دینی فلسفیہ، اور عرفان پر ہوتی ہے۔

### 2 . عملی اور ساجی تعریفیں

ان تعریفوں میں دین کو ایک ساجی مظہر ، ایک نظامِ اقدار ، اور افراد و گروہوں کے تعلقات و شناخت کا ذریعہ سمجھا جاتا ہے۔ ان تعریفوں میں دین کے خارتی اثرات ، رسوم ، عبادات ، اور دینی اداروں کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ <sup>7</sup> علامہ سید محمد حسین طباطبائی دین کی ماہیت کو صرف ایک ساجی مظہر کے طور پر نہیں دیکھتے بلکہ ان کے نز دیک دین ایک الٰہی نظامِ ہدایت ہے جو وحی کے ذریعے انسانوں کی فطری ہدایت کو سمیل تک پہنچاتا ہے۔ ان کے مطابق دین کی بنیاد "توحید" پر ہے، اور بیر انسانی عقل و فطرت سے ہم آ ہنگ ہوتا ہے۔ تفسیر المیزان میں وہ لکھتے ہیں: "الدین هو السنّة الإلهیة التی شرّعها الله لعبادہ لهدایتهم إلی سعادتهم فی الدنیا و الآخرة۔"<sup>8</sup> ترجمہ: "دین وہ الٰہی سنت ہے جسے اللہ نے اپنے بندوں کے لیے مقرر فرمایا تاکہ وہ دنیا و آخرت کی سعادت تک پہنچ سکیں۔"

یہ تعریف دین کو ایک الہی منصوبہ (Divine Plan) کے طور پر بیان کرتی ہے، جس کا مقصد انسان کو اس کی فطری اور عقلی استعدادات کے مطابق اعلیٰ مقاصد تک پہنچانا ہے۔اس میں دین نہ صرف عبادات و عقائد پر مشتمل ہے، بلکہ انسان کی انفرادی، اجتماعی، اخلاقی اور روحانی زندگی کو بھی شامل کرتا ہے۔

### دين كاسر چشمه

دین کے سرچشمہ (Origin) سے متعلق سوال، دینیات، فلسفہ دین، اور سوشیالوجی میں بنیادی مباحث میں سے ہے۔ یہ سوال کہ دین کہاں سے آیا، کیاس کی بنیاد انسان کی داخلی فطرت ہے یا کسی خارجی، فوق الطبیعی منبع سے مربوط ہے، صدیوں سے فلسفیوں، مفسرین اور مفکرین کے در میان زیر بحث رہا ہے۔ تجربیت پند مکاتب فکر اور جدید سوشیالوجی میں بالعموم اس سوال کو ایک تجربی و تاریخی مسلے کے طور پر لیا جاتا ہے۔جدید مغربی فلسفہ، خصوصاً پوزیوسٹ (اثباتی) مکتب فکر، نے دینی مفاہیم کے تجزیے میں ایک ایسی روش اپنائی ہے جس کی بنیاد صرف حسی اور تجربی ادراک پررکھی گئی ہے۔

اس زاویهٔ فکر کے مطابق کوئی بھی حقیقت — جب تک وہ مشاہدے یا تجربے کی گرفت میں نہ آ سکے — معتبر نہیں۔ نتیجاً، ماورائے طبیعت (Metaphysical) امور جیسے وحی، ملائکہ، الهام، یا روحانی تجربات کو غیر سائنسی اور نا قابلِ اثبات قرار دیا گیا۔ اس رجمان کے حامل مفکرین میں آگست کومٹ، ایمل دور کیم، اور سیکمنڈ فرائڈ جیسے افراد شامل ہیں۔

دین کے ماخذ اور سرچشمہ کے بارے میں دینداروں اور بالخصوص توحیدی ادیان کے پیروکاروں کا موقف بالکل مختلف ہے۔ ان کے نزدیک دین کا سرچشمہ اُس متعالی اور مقدس ہستی کو قرار دیا جاتا ہے جسے "اللہ تعالی" کے مقدس نام یااس کے مشابہ دوسرے ناموں سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ علامہ طباطبائی جیسے اسلامی مفکرین اس کو ایک مابعد الطبیعیاتی و فطری نکتۂ نظر سے دیکھتے ہیں۔ ان دونوں زاویہ ہائے نظر کا نقابل دین کی خاستگاہ کو سمجھنے میں کلیدی اہمیت رکھتا ہے۔

علامہ طباطبائی کے مطابق دین کا آغاز اللہ تعالی کے ارادے سے ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک یہ ارادہ کوئی جبری قوت نہیں، بلکہ یہ اللہ کی تحکمت، علم اور رحمت کا مظہر ہے۔ دین کی بنیاد دراصل اسی الہی ارادے پر ہے جو وحی، شریعت اور احکام کی صورت میں انسانوں تک منتقل ہوتا ہے۔ یہ وہ نکتہ ہے جہاں سے دین کا مابعد الطبیعیاتی پہلوشر وع ہوتا ہے۔ دراصل، مسلمان مفکرین کے مطابق، الله تعالی کا ارادہ کسی خارجی اثر کا تا بع نہیں ہے۔ اس لیے دین بھی اپنی ماہیت میں کسی خارجی یا زمینی عضر سے متاثر نہیں ہوتا۔ یہ نظریہ اُن تمام مادیاتی اور سوشیولوجیکل مکاتب فکرکی نفی کرتا ہے جو دین کو محض انسانی تخلیق یا تاریخ کا پیدا کردہ سمجھتے ہیں۔

دین کے منشاء و ماخذ کے حوالے سے علامہ طباطبائی تجربیت پیند رجحانات کو علمی و وجودی لحاظ سے ناقص قرار دیتے ہیں۔ ان کے مطابق یہ مکاتب فکر دنیا کی تفسیر کو صرف مادی اصولوں کے تحت محدود کرتے ہیں، اور اس روش کے نتیجے میں عالم وجود کو صرف محسوسات و مادّیات کی سطح مکٹ محدود کر دیا جاتا ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

" یہ طرزِ فکر مرغیر محسوس وغیر مادی حقیقت کا منکر ہو جاتا ہے، اور جب دین جیسے غیر مادی مظاہر سے روبر وہو تا ہے تواس کے پاس صرف مادی و نفسیاتی تعبیرات باقی رہ جاتی ہیں۔" <sup>9</sup>

اس نقطہ نظر سے یہ بات عیاں ہو جاتی ہے کہ تجربی سوشیالوجی دین کی ماہیت کونہ صرف نا قص طور پر بیان کرتی ہے، بلکہ اس کے ماخذ کو بھی مسنح کر دیتی ہے۔ للذاعلامہ طباطبائی اس مکتبِ فکر کو محدود اور سطی تصور قرار دیتے ہیں، کیونکہ یہ انسانی وجو د کے اس پہلو کو نظر انداز کرتا ہے جو فطر تاً ماورائی و قدسی تجربے کا متقاضی ہے۔

### دین کی پیدائش میں انسانی فطرت اور عقل کا کردار

علامہ طباطبائی کے مطابق، دین کا ایک ماخذ اس معنی میں ضرور انسانی، سابی ہے کہ انسان کو اللہ تعالی نے ایک مخصوص " فطرت " مخصوص " فطرت " اور "عقل " کی طاقت سے نوازا ہے۔ لہذاعلامہ کے مطابق، دین کاسر چشمہ، انسانی " فطرت " اور انسانی " عقل " ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب م رگز نہیں ہے کہ آپ خداوند تعالی کی ہستی کو دین نازل کرنے والا نہیں اپنانہیں ہے۔ نہمانتے ہوں۔ نہیں اپیانہیں ہے۔

لہٰذاآپ اس بات پر زور دینا چاہتے ہیں وہ یہ ہے کہ دین بنی نوع بشر پر اس کے وجود سے باہر کہیں سے کوئی مسلط کردہ نظام نہیں، بلکہ یہ انسان کی فطری طلب ہدایت کاالٰہی جواب ہے۔ دراصل، علامہ طباطبائی کے اس موقف کی دلیل خود قرآن مجید کی یہ آیت ہے جس میں ارشاد ہوا:

فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْئَ لَا اللهِ الَّتِي فَطَىَ النَّاسَ عَلَيْهَا (30:30)

ترجمہ: "پسآپ اپنارخ اللہ کی اطاعت کے لئے کامل یک سُوئی کے ساتھ قائم رکھیں۔اللہ کی (بنائی ہوئی) فطرت (اسلام) ہے جس پر اس نے لوگوں کو پیدافر مایا ہے۔"

علامہ اس آیت کی تفسیر میں یہ بیان کرتے ہیں کہ دین کا منبع انسانی فطرت ہے، اور انسان فطری طور پر ایک ماورائی حقیقت کی جبتحو کرتا ہے۔لہذاان کے نز دیک دین محض چند نظریاتی عقائدییا اخلاقی تعلیمات پر مشتمل نہیں، بلکہ وہ ایک ایبا جامع نظام حیات ہے جو انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں پر محیط ہوتا ہے۔ ان کے مطابق دین کی حقیقت علم، معرفت، اقدار، اخلاق، اور ساجی ضوابط کا ایک مر بوط مجموعہ ہے۔ لینی دین ایک زندہ، متحرک اور عملی حقیقت ہے جو انسان کے انفرادی شعور سے لے کر اجتماعی نظم تک اپنا اثر مرتب کرتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں: "دین، انسانی فطرت کی گہرائیوں سے پھوٹنے والی وہ حقیقت ہے جو انسان کو نہ صرف اپنے خالق سے مربوط کرتی ہے بلکہ اس کی تمام تر انفرادی اور اجتماعی زندگی کو ایک الہی اصول کے تابع بناتی ہے۔ "10

اس بنیاد پر علامہ طباطبائی دین کو صرف "بیانیہ حقیقت" نہیں مانتے، یعنی وہ محض ایک تصوراتی یا فلسفیانہ نظام نہیں، بلکہ وہ اسے ایک "وجودی حقیقت (Ontological Reality) "کے طور پر دیکھتے ہیں جو انسانی فطرت، عقل، اور الٰہی وحی کے باہمی تعامل سے ظہور پذیر ہوتی ہے۔

علامہ طباطبائی کے مطابق، دین کا اصلی ماخذ انسانی فطرت ہے، لیکن یہ فطرت بذاتِ خود الہی ساخت کا مظہر ہے۔
دوسرے الفاظ میں، "خالص دین" وہ ہے جو انسان کی خداداد فطرت میں پیوست ہے، اور جے وحی کی صورت میں مکل وضاحت اور رہنمائی فراہم کی جاتی ہے۔ اس تصور کی روسے دین نہ کسی تاریخی حادثے کا نتیجہ ہے، نہ ساجی ضرور توں کی پیداوار؛ بلکہ یہ ایک وجودی حقیقت ہے جو انسان کی فطرت اور الہی ارادے کا جوڑ ہے۔
" فطرتِ انسانی اگر بیدار اور سلیم ہو تو وہ دین خالص سے ہم آ ہنگ ہو جاتی ہے۔ وقت کے گزرنے یا
حالات کے بدلنے سے فطرت میں کوئی تبدیلی نہیں آتی، البتہ اس کے ظہور اور شعور میں شدت یاضعف
واقع ہو سکتاہے۔"

### وحی: دین کی عملی صورت

دین کے سرچشمہ کے بارے میں مخصوص موقف رکھنے کی وجہ سے مغربی مفکرین کے نزدیک "وجی" بھی در حقیقت کوئی ماورائی یا خارجی حقیقت نہیں، بلکہ وہ ایک نفسیاتی یا ذہنی کیفیت ہے جو ایک مخصوص حد تک نبوغ (Genius) رکھنے والے افراد، جیسے انبیاء، میں ظاہر ہوتی ہے۔ وہ انبیاء کی تعلیمات کو الہی نہیں بلکہ خالص انسانی شعور واحساس کی پیداوار سمجھتے ہیں۔

وحی کے بارے میں بھی مسلمان مفکرین، منجملہ علامہ طباطبائی کا موقف بالکل برعکس ہے۔ آپ کے مطابق، وحی، دین کا وہ مرکزی ستون ہے جس کے ذریعے الہی ارادہ انسانی سطح پر منتقل ہوتا ہے۔ علامہ طباطبائی وحی کو ایک باطنی اور ماورائی شعور کی خاص فتم قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک وحی نہ تو عقلی استدلال پر مبنی ہے، نہ ہی حسی تجربہ، بلکہ یہ ایک مخصوص نوع کا دینی شعور ہے جس کا دراک صرف نبی کے قلبی تجربے کے ذریعے

ممكن ہوتا ہے۔ جبياكہ وہ تفسير الميزان ميں لکھتے ہيں:

"وحی ایک الی کیفیت ہے جو نبی کے باطن میں الٰہی منبع سے القاء ہوتی ہے، اور یہ کیفیت عقل یا حواس سے بالکل مختلف نوعیت کی ہوتی ہے۔ "12

یمی وجہ ہے کہ وحی نہ صرف معارفِ الٰہیہ کی حامل ہوتی ہے بلکہ وہ طرزِ حیات کی تشکیل کا ذریعہ بھی بنتی ہے۔ انبیاءِ اس وحی کو ممکل امانت کے ساتھ انسانوں تک پہنچاتے ہیں، اور اس عمل میں ان کی معصومیت اور صداقت بنیادی کر دار ادا کرتی ہے۔

#### د بني علامت

علامت سے مرادوہ نشانی یا چیز ہے جو کسی دوسرے منہوم یا حقیقت کو ظاہر کرتی ہو۔ ساجی علوم میں علامت پراس لیے گفتگو کی جاتی ہے کہ علامت میں یہ صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ مشتر کہ جذبات، خیالات، معلومات اور احساسات کو منتقل کرے۔ اسی وجہ سے علامت ساجی اتحاد اور معاشرتی عہد و پیاں میں مؤثر کردار ادا کرتی ہے۔ 13 علامہ طباطبائی کے مطابق، دین کی اصل حقیقت جو کہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہے، کا ئنات میں اپنی نشانیاں رکھتی ہے۔ ان نشانیوں کو دواقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: ایک وہ جو اللہ کی شخلیقی مرضی سے پیدا ہوئی ہیں اور دوسری وہ جو اس کی شریعت سے متعلق مرضی کے مطابق ہیں۔

جو کچھ اللہ نے پیدا کیا ہے، چونکہ وہ اس کی تخلیق کی علامت ہے، وہ اللہ کی قدرت اور علم کی دلیل ہے۔ اس نظریے کے مطابق، ہر موجو دچیز جو عدم سے وجود میں آئی، وہ اللہ کی نشانی ہے۔

علامہ طباطبائی کے نظریے کے مطابق، اگر کوئی معاشرہ وجود رکھتا ہے، چاہے معمولی ہی کیوں نہ ہو، تو وہ بھی اللہ کی تخلیقی علامت ہے۔ البتہ دینی علامت کا دائرہ یہاں ختم نہیں ہوتا۔ اللہ نے اپنی مرضی کے مطابق کچھ چیزوں کو خاص طور پر نشانی اور علامت قرار دیا ہے، جیسے مقدس مقامات: صفااور مروہ۔ علامہ کے مطابق، ان جگہوں کو اللہ کی علامت بنے کا سبب یہ ہے کہ یہ "اللہ کی عبادت کے مقام " ہیں۔ یقیناً اس موضوع کی اور بھی کئی جہتیں ہیں، جی علامتیں توحید کے تصور کی سمت کیسے رہنمائی کرتی ہیں یا یہ کہ وہ ساجی اتحاد میں کیا کردار ادا کرتی ہیں، جن پر ایک الگ حقیق میں تفصیل سے گفتگو کی جاسمتی ہے۔ 14

### دين ميں اختلاف

یہاں بیہ سوال پیدا ہو سکتا ہے کہ اگر دین فطرت کے عین مطابق ہے تو ادیان میں اتنا اختلاف کیوں؟ علامہ طباطبائی اس سوال کے جواب میں دین کے "تحریفاتی مرحلے" کو نمایاں کرتے ہیں۔ان کے مطابق انہیاء کے بعد بعض افراد، جو بظاہر دین کے حاملین بنے، انہوں نے دین کو اپنی نفسانی خواہشات اور سیاسی مقاصد کا آلہ بنالیا۔ ان کی تحریفات اور بدنیتیوں کے نتیج میں دین کی اصل روح کو مسنح کیا گیااور طبقاتی امتیازات کو فروغ ملا۔ "انبیاء کے بعد بعض مبلغین نے دین کو اپنی خواہشات کے تا بع کر کے اس کی اصل حقیقت سے انحراف کیا، اور دین کو اقتدار، دولت اور طبقاتی فرق کا ذریعہ بنالیا۔ <sup>15</sup>

یہی وہ مر حلہ ہے جہاں دین اپنی فطری اور الٰہی خالص حالت سے ہٹ کر ایک "تاریخی" یا "سیاسی" پیکر اختیار کر لیتا ہے، جس کے اثرات آج تک مختلف فر قول،مذاہب،اور مذہبی گروہوں کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں۔

## دين اور ساج كا تعلق

علامہ طباطبائی کی فکر میں ایک بنیادی تلتہ یہ بھی ہے کہ دین اور سان ایک دوسرے سے جدا نہیں ہو سکتے۔ وہ دین کو محض فردی یا شخص تج ہے کا نام نہیں دیت، بلکہ ان کے نزدیک دین کی فعلیت اور شکیل ساتی سطح پر ہوتی ہے۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ دین کی شریعتی، اضافی اور قانونی جہات اس وقت مکل طور پر متحقق ہوتی ہیں جب وہ ایک منظم انسانی معاشرے میں نافذ العمل ہوں۔ یہ تصور اُن جدید نظریات سے مختلف ہے جن کے مطابق دین ایک تاریخی اور ساتی ارتقاء کا نتیجہ ہے۔ جدید سوشیالوبی میں عموماً یہ رائے پائی جاتی ہے کہ دین ایک اسابی مظہر " ہے ہوانسانی معاشر تی ضرور توں کے تحت پیدا ہوتا ہے۔ مگر علامہ طباطبائی اس نظریے سے اختلاف کرتے ہیں۔ ان کے مطابق "دین کاسر چشمہ، انسانی معاشرہ یا تاریخ نہیں بلکہ اللہ تعالی کاار اوہ ہے، اور چونکہ یہ ارادہ ازلی، ابدی اور نا قابلِ تغیر ہے، اس لیے دین بھی اپنی اصل میں البی اور ماور اے تاریخ حقیقت رکھتا ہے۔ "

جب وحی نبی کے در یعے معاشرے میں منتقل ہوتی ہے تو ساخ سازی کا ایک نیا مرحلہ شروع ہوتا ہے، جس میں انسانی دین کے خور سے معاشرہ علی شامل ہوجاتا ہے۔ یہاں دین ایک طرف تو اپنی اصل ماور انی حقیقت رکھتا ہے، اور ورسری طرف سابی تعامل کا حصہ بھی بن جاتا ہے۔ علامہ طباطبائی اس کتے کو اس طرح واضح کرتے ہیں کہ دین اگرچہ اپنے مبداء میں خالص الٰہی حقیقت ہے، مگر جب یہ انسانی سطح پر بازل ہوتا ہے تو اس کی تقہیم، تعبیر اور اطلاق کا دوسری طرف سابی تعامل کا حصہ بھی بن جاتا ہے۔ علامہ طباطبائی اس کتے کو اس طرح واضح کرتے ہیں کہ دین اگرچہ اپنے مبداء میں خالص الٰہی حقیقت ہے، مگر جب یہ انسانی سطح پر بازل ہوتا ہے تو اس کی تقہیم، تعبیر اور اطلاق کا درانے مبداء میں خالص الٰہی حقیقت ہے، مگر جب یہ انسانی سطح پر بازل ہوتا ہے تو اس کی علامہ عالے ہو ہاتا ہے۔ بہ مراور اطلاق کا درائے مبداء میں خالص الٰہی حقیقت ہے، مگر جب یہ انسانی سطح بی علوم کے ذریے ممکن ہو جاتا ہے۔

#### دين كادائرهكار

جدید سوشیالوجی میں دین کاایک اور اہم موضوع اس کی "کار کردگی (Function) "ہے۔ یعنی دین ساج میں کس حد تک نظم، اخلاقیات، اور اجتاعی ہم آ ہنگی کے قیام میں مدد دیتا ہے؟ سوشیالوجسٹ حضرات جیسے دور کیم یا گلدنر نے دین کو ایک ساجی فنکشن کے طور پر دیکھا، اور اس کے اثرات کو معاشر تی ساختوں میں تلاش کیا۔ تاہم علامہ طباطبائی اس رجمان پر تنقید کرتے ہوئے واضح کرتے ہیں کہ دین کی کار کر دگی دین کی اصل حقیقت کا مظہر ضرور ہو سکتی ہے، لیکن اسے دین کی حقیقت کا معیار قرار دینا علمی خطا ہے۔ آپ کے مطابق ایمان، جو دین داری کی اصل بنیاد ہے، ایک باطنی کیفیت ہے، اور یہ کیفیت ہی وہ شئے ہے جو دین کی کار کردگیوں کو جنم دیتی ہے؛ للذادین کی حقیقت کو صرف اس کی کار کردگیوں کو جنم دیتی ہے؛ للذادین کی حقیقت کو صرف اس کی کار کردگیوں پر پر کھنالیک سطی تجزیہ ہوگا۔

اس کے باوجود، علامہ اس امر کے قائل ہیں کہ دین کے سابی اثرات کو تج بی ذرائع سے جانچا جاسکتا ہے، بشر طیکہ ان اثرات کو دین کی اصل ماہیّت سے الگ رکھا جائے۔ اس فکری توازن کو اپنانا ہی دین کی سوشیالو بی اور فلسفہ دین میں ایک علمی منصفا نہ رویّہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ لہذا علامہ طباطبائی کے نزدیک دین کی ایک اہم کار کردگی انسان کی دنیوی و اُخروی زندگی کو منظم کرنا ہے۔ ان کے مطابق صرف دین الٰہی ہی وہ عامل ہے جو انسانی معاشرتی زندگی کو منظم کرنا ہے۔ ان کے مطابق عرف دین الٰہی ہی وہ عامل ہو گاجب دین کو عملی طور ہم طرح کی خرابی اور فساد سے بچا کر منظم بناسکتا ہے۔ 1 البتہ، یہ شمرہ اس وقت حاصل ہو گاجب دین کو عملی طور پر ساجی زندگی میں نافذ کیا جائے۔ دوسرے لفظوں میں، انسان کی دنیوی اور اُخروی زندگی کی بہتری دین داری پر موقوف ہے۔

ا گرچہ بعض مفکرین کا خیال ہے کہ دین کا ہدف صرف انسان کی دنیوی زندگی کو نظم دینا اور اس کی سمت متعین کرنا ہے۔ <sup>18</sup> مگر علامہ طباطبائی اس نظریے سے اختلاف رکھتے ہیں۔ ان کے مطابق دین صرف دنیوی زندگی تک محدود نہیں بلکہ اُخروی زندگی کو بھی منظم کرتا ہے۔ اس لیے دین کا دائرہ حیاتِ دنیا اور حیاتِ اُخروی دونوں پر محیط ہے۔

## معاشرتی نظم و نسق میں دین کا کردار

سابی نظم کے بارے میں تین مختلف تشریحات پیش کی گئی ہیں:

- 1. پہلی تشریح کے مطابق، نظم کا قیام اور اس کا بر قرار رکھنا افراد کے فائدے کے لیے ہوتا ہے۔ اس نظریے کے مطابق پیچیدہ معاشر وں میں نظم کی اہمیت سادہ معاشر وں کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے، کیونکہ ان میں افراد ایک دوسرے پر زیادہ انحصار کرتے ہیں، اور اگر نظم نہ ہوتو یہ نظام در ہم برہم ہوسکتا ہے۔
  - 2. دوسری تشری شری کے مطابق، ساجی نظم کے قیام اور تسلسل میں ان اقدار اور اصولوں کا کر دار ہوتا ہے جو افراد کے در میان مشترک ہوتے ہیں۔
  - 3. اور تیسری تشریح میں بعض مفکرین کے نزدیک ساجی نظم کی بنیاد طاقت اور اقتدار پر ہے۔ <sup>19</sup> علامہ طباطبائی کے مطابق، دین کی ایک خصوصیت، یازیادہ درست الفاظ میں کہیں تو دینداری کا ایک نتیجہ، ساجی

نظم کا قیام ہے۔ آپ کے نزدیک معاشر ہے میں قانون کا وجود اجماعی زندگی کی ضانت ہے، اور جو چیز افراد کو قانون کی پابندی پر آمادہ کرتی ہے وہ "اخلاق" ہے۔ اس لیے یہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ دین اچھے اخلاق کو عام کرکے معاشر ہے میں اجماعی زندگی کو جاری رکھنے میں مدد دیتا ہے۔20

اسی طرح جب دین ساجی زندگی کو منظم کرتا ہے اور انحرافات کا مقابلہ کرتا ہے، تواس کے نتیجے میں ساجی نظم قائم ہوتا ہے۔ تاہم اس بات کو سمجھنا ضروری ہے کہ بیہ تصور کہ دین "ساجی حقیقت کے نازک ڈھانچوں کو بر قرار رکھنے کی صلاحیت رکھتا ہے "صرف جزوی طور پر درست ہے اور دین کی تمام خصوصیات کوظام نہیں کرتا، کیونکہ انبیا کا اصل مقصد انسان کو دائکی نجات کی طرف لے جانا ہے۔ اسی لیے ان کی ایک ذمہ داری ظالموں اور ستمگاروں کا مقابلہ کرنا بھی ہے۔

اس اعتبار سے، دین نہ صرف انسان کی اجہائی زندگی کو منظم کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے بلکہ ظالمانہ نظام کو ختم کرنے اور اہل ایمان کو ظلم کے خلاف اٹھنے کی ترغیب دینے کے ذریعے انقلاب بر پاکرنے کی طاقت بھی رکھتا ہے۔ دین کے دنیاوی اور ساجی کردار (Function) کے حوالے سے علامہ طباطبائی کے نزدیک دین کے درج ذیل بنیادی ساجی کردار Functionsسامنے آتے ہیں:

### 1. اختلافات كي بنياد اور "استخدام"

علامہ طباطبائی دنیوی زندگی کے نظم کی بحث میں انسانوں کے در میان اختلافات کی جڑوں کا تجویہ بھی کرتے ہیں۔ان کے مطابق، جب انسان کسی عمل کاارادہ کرتا ہے تواس کا نفس، جسم اور اس کے اعضا کو اپنے مقصد کے حصول کے لیے استعال کرتا ہے۔ 21 چونکہ انسان فطری طور پر اجتماعی زندگی کا خواہاں ہے، اس لیے وہ نہ صرف اپنے جسم، بلکہ دوسروں کی خدمات سے بھی فائدہ اٹھاتا ہے۔ اس عمل کو علامہ "استخدام" (حصول خدمت) کا نام دیتے ہیں۔ ان کے مطابق: یہ "استخدام" ساجی تعلقات کی بنیاد ہے، جو ابتدا میں محدود ہوتا ہے لیکن رفتہ رفتہ یہ پیچیدہ شکل اختیار کر لیتا ہے اور خاندان، قبیلہ، حتی کہ ریاست کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ 22 علامہ طباطبائی کے مطابق، استخدام انسانی فطرت کے مطابق ہے، اور فطری حالت میں یہ طرفینی (دو طرفہ) ہوتا ہے؛ یعنی ہر انسان دوسرے سے فائدہ لینے کے ساتھ، اسے فائدہ بھی پہنچاتا ہے۔ مثلاً ایک عمارت ساز کو روئی پکانا نہیں آتا، وہ نانوا سے اپنی خوراک حاصل کرتا ہے اور اس کے بدلے میں اسے رہائش فراہم کرتا ہے۔ یہ باہمی خدمات کا تبادلہ ہے۔

### 2. استبدادی استخدام اور دینی حل

لیکن جب کوئی فرد اپنی طاقت اور افتدار کے بل پر دوسروں کو اپنے مقصد کے لیے استعال کرے، اور بدلے میں

انہیں کوئی فائدہ نہ دے، تو یہ یک طرفہ استخدام ہوتا ہے، جسے علامہ استبداد (آمریت) کہتے ہیں۔ اس قتم کے استبداد کی تعلقات کی بنیاد انسانوں کے در میان تفاوت اور نابر ابری پر ہوتی ہے۔

یمی وہ مقام ہے جہاں علامہ طباطبائی دین کی ضرورت کو واضح کرتے ہیں۔ ان کے مطابق دین، انسانوں کے در میان اختلافات کو ختم کرنے والا نہائی عامل ہے، جو تبشیر (خوشخبری) اور انذار (ڈراوا) کے ذریعے انسانوں کو ظلم سے روئتا اور عدل کی جانب راغب کرتا ہے۔ 23 علامہ طباطبائی اس بارے میں یہ رائے رکھتے ہیں کہ رسول اسلام کی قیادت کی بنیاد ہی طاغوتی حکومت کے خلاف قیام پر رکھی گئی تھی۔24

### اتخاد اور ساجی ہم آ ہنگی

دین کی ایک اہم خصوصیت انسانوں کے در میان اختلافات کو ختم کرنا ہے۔ جیسا کہ پہلے بیان ہوا، علامہ طباطبائی اختلافات کے اسباب اور جڑوں کا تجربہ کرتے ہیں اور یہ بتیجہ نکالتے ہیں کہ ان اختلافات کا واحد حل دینی قوانین کی پیروی میں ہے۔اختلاف کے خاتمے کا پہلا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ انسانی معاشرے کے افراد کے در میان اتحاد اور ہم آ ہنگی پیدا ہوتی ہے۔ اس لیے کہا جا سکتا ہے کہ اختلاف کا خاتمہ خود بخود ساجی ہم آ ہنگی کے قیام کا سبب بنتا ہے۔

علامہ طباطبائی کے مطابق، اللہ تعالی نے وحی کے ذریعے یہ اعلان کیا ہے کہ انسانوں کے در میان زندگی کے مختلف مسائل میں پیدا ہونے والے اختلافات کو سب سے پہلے دینی تعلیمات کے ذریعے ختم کیا جاسکتا ہے۔ اور اگر پچھ دوسرے قوانین بھی ان اختلافات کو ختم کرنے میں کامیاب ہوئے ہیں تو وہ بھی در حقیقت دینی تعلیمات کی نقل پر مبنی ہیں۔ 25

### 4. ساجي گراني

دین کی ایک اور اہم خصوصیت ساج پر نگرانی قائم کرنا ہے۔ ساجی نگرانی سے مراد وہ طریقہ ہے جس کے ذریعے بڑے اور نقصان دہ رویوں کو روکا جاتا ہے۔ علامہ طباطبائی کی تحریروں، خاص طور پر تفسیر المیزان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ بیہ سلیم کرتے ہیں کہ معاشر ہے میں بڑے رویے پیدا ہونے کا امکان ہوتا ہے، اور دین کی ایک بڑی خصوصیت یہی ہے کہ وہ ان بڑے رویوں کا مقابلہ کرتا ہے، جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ معاشر ہے میں نظم وضبط قائم ہوتا ہے۔ علامہ طباطبائی کے مطابق، اللہ کے پیغیبر وں کی ایک بڑی ذمہ داری بڑے رویوں کا مقابلہ کرنا تھا۔ یہ ذمہ داری اتن اہم تھی کہ اگر معاشرتی حالات اجازت دیتے، تو جب پیغیبر نرم طریقوں جیسے دعوت اور نصیحت سے مایوس ہو جاتے، تو پھر وہ بڑے لوگوں سے جنگ کے لیے تیار ہو جاتے۔ 26

علامہ طباطبائی نے یہ بھی بتایا ہے کہ معاشرے میں بڑے رویے کسے پیدا ہوتے ہیں۔ ان کے مطابق، بہت سے اضلاق، رسمیں اور روایات سے چاہے اچھی ہوں یا بڑی سانسانوں کے در میان نسل در نسل منتقل ہوتی ہیں۔ افلاق، رسمیں اور روایات سے چاہے اچھی ہوں یا بڑی سانسوں اور لوگ اپنے بڑوں کی چال ڈھال کو اپناتے ہیں، چاہے وہ درست ہو یا غلط۔ اس لیے اگر دین ان بڑی رسموں اور باتوں کا خاتمہ چاہتا ہے تو صرف یہ کہنا کافی نہیں کہ یہ چیزیں غلط ہیں۔ بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ، لوگوں کی اچھی تربیت اور مناسب قبولیت کے ذریعے ان غلط چیز وں کو ختم کرنا بھی ضروری ہے۔ 27

### دین کی ساج پربرتری

ساجی علوم میں دین کے حوالے سے ایک اہم سوال ہے ہے کہ مختلف معاشر وں میں دین کی وسعت اور دائرہ اُثر کس قدر ہے۔ دین اور دینداری کو محض ایک ساجی رویہ قرار دینے والوں کے مطابق، دین ساج محور ہے۔ لہذا جب ایک ساجی، دوسرے ساج سے اپنی ساجیات میں بدلتا ہے تو دین بھی بدل جاتا ہے۔ اگر ہم ایمل دور کیم کے نظریاتی اصولوں کو مد نظر رکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کے نزدیک دین کی وسعت ایک مخصوص معاشر سے نظریاتی اصولوں کو مد نظر رکھیں تو معلوم خصوصیات رکھتا ہے جو اس کے دین اور ثقافت کو صرف اس کے لیے محدود ہے۔ مر معاشر ہانی ایس مخصوص خصوصیات رکھتا ہے جو اس کے دین اور ثقافت کو صرف اس کے لیے مخصوص بنادیتی ہیں۔ دور کیم کے بقول:

"معاشره ایک خود پیدا شده حقیقت ہے اور اس کی اپنی مخصوص فطری خصوصیات ہیں جو بعینم دیگر معاشر وں میں نہیں ملتیں۔"<sup>28</sup>

اس کے برعکس، جب ہم علامہ طباطبائی کے فکری اصولوں کو دیکھتے ہیں تو یہ سوال سامنے آتا ہے کہ آیا وہ بھی دین کو مر معاشرے کے لیے مخصوص مانتے ہیں؟ اس کا جواب منفی ہے۔ علامہ طباطبائی دین کو ایک فطری امر سبجھتے ہیں، للذاان کے نزدیک دین ایک ثقافت سے دوسری ثقافت میں منتقل ہو سکتا ہے۔ یہ نقطہ نظر دوریم کے برخلاف ہے جو دین کو صرف اس معاشرے تک محدود سبجھتا ہے جس میں وہ پیدا ہوا ہو۔ قرآن مجید کی بعض آیات دین کے عالمی پہلو کی وضاحت کرتی ہیں، جیسے:

إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَّى لِّلْعَالَمِينَ (96:3)

ترجمہ: "یقیناً سب سے پہلا گھر جولو گوں کے لیے مقرر کیا گیا وہی ہے جو مکہ میں ہے، بابر کت اور تمام جہانوں کے لیے ہدایت والا۔"

أُوْلَيِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَاهُمُ اقْتَدِهُ قُل لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَإِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ

ترجمہ: " یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے مدایت دی، پس توان کی مدایت کی پیروی کر۔ کہہ دے کہ میں تم سے اس (مدایت) پر کوئی اجر نہیں مانگتا، یہ تو تمام جہانوں کے لیے ایک نصیحت ہے۔" (90:6)

### وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ

ترجمہ: "اور ہم نے آپ کو تمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔" (107:21) یہ آیات اس بات کاواضح ثبوت ہیں کہ دین اسلام صرف کسی خاص قوم یاعلاقے تک محدود نہیں بلکہ اس کا پیغام یوری انسانیت کے لیے ہے۔

### نتيجه

اب تک بیان کی گئی باتوں کی بنیاد پر ہم اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ علامہ طباطبائی کے نزدیک دین کے بارے میں مروجہ ساجی نقطہ نظر سے تحقیقات بانجھ ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان تحقیقات میں دین کے مختلف مراحل کو ملحوظِ خاطر نہیں رکھا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ دین کی ساجی تفسریں غلط نتائج پر منتج ہوئی ہیں۔ آپ کے نزدیک دین کے بارے میں ساجی تحقیق کا بنیادی قدم یہ ہے کہ دین کے مختلف مراحل میں فرق کو ملحوظ رکھا جائے ۔ یعنی اس مرحلے سے جہال دین، خدائی ارادہ تشریعی ) یعنی قانون سازی کی ارادہ (سے صادر ہوتا ہے، لے کر اُس مرحلے میک جہال دین انسانی زندگی اور معاشرتی میدان میں ظاہر ہوتا ہے۔ چونکہ خدائی ارادہ تشریعی نہ تو کسی بیرونی عامل کے زیر اثر ہوتی ہے اور نہ کسی دوسرے ارادے سے متاثر، للذا اس ابتدائی مرحلے میں جو دراصل سحقیقت دین "سے متعلق ہے ۔ دین کی ساجیات یا اس پر ماحولیاتی عوامل کے اثر کی بات کرنا بے معنی ہے۔ لیکن دین اپ بعد کے مراحل میں انسانی معاشرتی زندگی کے میدان میں قدم رکھتا ہے، اور اس مرحلے کو اس میں انسانی معاشر تی زندگی کے میدان میں قدم رکھتا ہے، اور اس مرحلے کو اس مرحلے کے مراحل میں انسانی معاشر تی زندگی کے میدان میں قدم رکھی اس مرحلے کو اس میں انسانی معاشر تی زندگی کے میدان میں قدم رکھی اس مرحلے کو مراحل میں انسانی معاشر تی زندگی کے میدان میں قدم رکھی سے، اور اس مرحلے کو مراحل میں انسانی معاشر تی نام کی اس مرحلے کو مراحل میں انسانی معاشر تی کو مرحلے مراحل میں انسانی میں کو مرحلے میں میں کی مرحلے می کو میں کو میں کی مرحلے میں کو مرحلے کی کو میں کی میں کو مرحلے کی کو مرحلے میں کو مرحلے کی کو مرحلے میں کو مرحلے کی کو مرحلے کی کو مرحلے کی کو مرحلے کی کو مرحلے کو کو مرحلے کی کو کو مرحلے کو کو کو کو کو کو کو

اس مر علے میں دین کے مختلف ساجی کار کردار (functions) ہوتے ہیں، جیسے کہ: انسانی زندگی کے نظم و نسق کو قائم کرنا، انخرافات کا مقابلہ کرنا، اور معاشر تی پہتی (social solidarity) پیدا کرنا۔ مندرجہ بالا تجزیوں کی بنیاد پر یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ جب ہم جدید ساجیات کے مفکرین کے نظریات کا موازنہ اسلامی مفکرین کے نظریات سے کرتے ہیں، تو ہمیں اس بنیادی فرق پر خاص توجہ دینی چاہیے کہ دونوں کے نزدیک "دین "کی ماہیت کا مفہوم مختلف ہے۔ کیونکہ معاصر ساجیات میں دین پر جو بحث کی جاتی ہے، وہ صرف دین کے ظاہری اور عاربی کیادوں کے نزدیک شخور ساجیات میں دین پر جو بحث کی جاتی ہے، وہ صرف دین کے ظاہری اور خارجی پہلوؤں سے بعنی بطور "مظہر — (phenomenon) "کو مد نظر رکھتی ہے؛ جبکہ اسلامی مفکرین، باوجود اس کے کہ وہ ان ظاہری پہلوؤں کو تشکیم کرتے ہیں، دین کی حقیقی اور باطنی حقیقت کو ایک ماورائی (transcendent) اور مابعد الطبیعی (metaphysical) دائرے میں تلاش کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک دین

\*\*\*\*

#### References

1. Joachim Wach, *Jame'a Shanasi-e-Deen*, Tarjuma: Jamshid Azadegan, Chap II, (Tehran, Samt, 1387 SH), 8.

2. Manouchehr Mohseni, Muqaddamat-e-Jame'a Shanasi, (Tehran: Nashr-e-Doran, 1381), Chap Hejdahum, 164.

- 3. Malcolm Hamilton, *Jame'a Shanasi-e-Deen*, Tarjuma: Mohsen Selasi, Chap II, (Tehran, Moassasa-ye Farhangi Entesharati Tebyan, 1381 SH), 2. مكم جميلتن، جامعه شناسي وين، ترجمه: محسن ثلاثي، چاپ دوم، (تهران، مؤسسه فر بنگي انتشاراتي تبيان، 1381)، 2-
- 4. Ghulam Abbas Tavasoli, *Jame'a Shanasi-e-Deeni*, (Tehran, Nashr-e-Sokhan, 1380 SH), 19–20.

5. Julie Scott wa Irene Hall, *Deen wa Jame'a Shanasi*, Tarjuma: Afsaneh Najarian, (Tehran, Nashr-e-Resesh, 1382 SH), 24.

6. Ali Raza, Shujai Zand, *Jamia Shanasi Deen*, (Tehran, Nasherni, 1387 SH), 7.

7. Ibid, 192.

8. Muhammad Hussain, Tababa'i, *Al-Mizan fi Tafsir al-Quran*, Vol. 2, (Qom, Munshorat Jamia tul Madarsin, fi al-Hawazat alalmiyat, 1393 SH), 40.

ايضاً، ج1، 87۔

10. Muhammad Hussain, Tabatabai, *Al-Mizan fi Tafsir al-Quran*, Vol. 2, (Qom, Munshorat Jamia tul Madarsin, fi al-Hawazat alalmiyat, 1393 SH), 134.

محمد حسين ، طباطبائي *الميزان في تفسير القرآن* ، ج 2 ، ( قم ، منشورات جامعة المدرسين ، في الحوزة العلمية ، 1393 ) ، 134-

11. Abdullah, Javadi Amli, *Fatrat Dar Quran*, (Qom, Markaz Antasharat Isra, 1378 SH), 24.

عبدالله، جوادي آملي *فطرت ورقر آن*، (قم، مركز انتشارات اسراء، 1378)، 24-

12. Ibid, Vol. 18, 92

ايضاً، ج18، 92\_

13. Turner Brain, Nicholas Iber Crumby, Stephen Hill, *Farahng Jamia Shanasi*, Tarjamah: Hussain Poya, (Tehran, Chapkhash, 1367 SH), 385.

ٹرنر رائن، نیکلس ایبر کرامبی،اسٹیفن هیل *فر صنگ جامعہ شناسی،* ترجمہ: حسین پویا، (تہران، چاپخش، 1367)، 385۔

14. Tababa'i, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Vol. 1, 385-386.

طباطبائي المميزان في تفسير القرآن ، 12 ، 385-386\_

15. Tababa'i, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, 110.

طباطبائي المسيزان في تفسير القرآن، 110-

16. Ibid.

الضاً۔

17. Ibid, 112.

الضاً، 112 ـ

18. Shujai Zand, Jamia Shanasi Deen, 247.

شجاعی زند، جامعه شناسی دین، 247-

19. Turner Brain, Nicholas Iber Crumby, Stephen Hill, *Farahng Jamia Shanasi*, 354.

ٹرنربرائن، نیکلس ایبر کرامبی،اسٹیفن هیل *فرھنگ جامعہ شنامی*، 354۔

20. Tababa'i, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Vol. 4, 101.

طباطبائي المسزان في تفسير القرآن، ج4، 101

21. Muhammad Hussain, Tababa'i, *Tafsir al-Bayan fi Mawafaqah bin al-Hadees wa al-Quran*, Neshariah Andisha Alama Tabatabaei, Vol. 2, Issue: 3, (2016): 39.

محمد حسين، طباطبائي *، تفسير البياين في موافقه ببين الحديث والقرآن*، نشريد انديشه علامه طباطبابي، 25، شاره: 3، (2016): 39-

22. Muhammad Hussain, Tababa'i, Ravabet Ijtemaei Dar Islam, (Qom, Bostan Kitab, 1389 SH), 51.

محمد حسين، طباطبائي، روارط اجتماعي وراسلام، (قم، بوستان كتاب، 1389)، 51-

23. Tababa'i, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, 111.

طباطبائي المميزان في تفسير القرآن ، 111-

24. Ibid, Vol. 3, 148.

الضاً، ج3، 148-

25. Ibid, 122.

ايضاً، 122\_

26. Ibid, 68.

الضاً، 68\_

27. Ibid, Vol. 1, 417-418.

الينياً، ج1، 417-418\_

28. Durkheim, Emile, *Surat Banyani Hayat Deeni*, Tarjamah: Baqir Parham, (Tehran, Nasher Markaz, 1383 SH), 22.

دور کیم، امیل، *صورت نبانی حیات وینی، ترجمه*: باقرپرهام، (تهران، نشر مرکز، 1383)، 22-

# أثر المنهج اللغوى في اثبات العقائد الدينية نموذجا - دراسة تحليلية تطبيقية

The Impact of the Linguistic Approach on Proving Religious Beliefs: An Analytical and Applied Case Study

#### Muzahir Ali

Ph.D. Scholar, Department of Philosophy, Al-mustafa International University, Qum, Iran.

E-mail: mazahir\_a@yahoo.com

## **Syed Yasir Qatish**

Faculty Member, Department of Philosophy, Almustafa International University, Qum, Iran.

E-mail: yasser.kt80@gmail.com

#### Muhammad Ali Muhiti Ardukan

Faculty Member, Department of Philosophy, Almustafa International University, Qum, Iran.

E-mail: mohiti@iki.ac.ir

# Open Access Journal *Qtly. Noor-e-Marfat*

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659

www.nooremarfat.com

Note: All Copy Rights

are preserved.

#### Abstract:

The use of the linguistic methodology to establish matters of creed is not a new; rather, it is ancient and scattered throughout linguistic books on grammar, rhetoric, and the meanings of the Quran, books of exegesis (*Tafsir*), recitations (*Qira'at*), and others. So, early scholars adhered to it to support creeds, authoring numerous works in this field and frequently citing it for creedal issues.

Among Muslim theologians, *Imamiyyah* have given significant attention to the linguistic approach in proving their religious beliefs. Al-Sayyid al-Sharif al-Radi, is a famous example is this regard who wrote two independent books on metaphor in the Quran and Sunnah, namely Talkhis al-Bayan fi *Majazat al-Quran* and *al-Majazat al-Nabawiyyah*.

Imamiyyah methodology in this regard is of paramount importance due to its significant effects and consequences in

the realms of creed. Therefore, it is imperative to study them in detail, refining their concepts, applications, analysis, comparison, critique, the reasons for their differences, and monitoring their results.

One of the results of relying on the linguistic methodology among the *Imamiyyah* is their safety from falling into the problem of anthropomorphism (*tajsim*), likening God to creation (*tashbih*), defining His modality (*takyif*), and affirming a place, direction, or spatial limitation for Him, may He be exalted.

The present study undertakes and focuses on clarifying its concept, applications, analyzing it, and explaining its most important results in the domain of creed. According to this paper, *Imamiyyah* demonstrated *Sifat Khabariyyah* (descriptive attributes of God) applying this methodology. This Paper deals with the works of some famous *Imamiyyah* theologians like Al-Sayyid al-MurtaSda in *Ghurar al-Fawa'id wa Durar al-Qala'id*, Al-Shaykh al-Mufid in *Tas-hih I'tiqadat al-Imamiyyah*, Ibn al-Hasan al-Tabarsi, the author of the commentary Majma' al-Bayan, Fakhr al-Din al-Turayhi in *Majma' al-Bahrain*, and likewise, Al-Shaykh Ja'far al-Subhani, in his book *al-'Aqidah al-Islamiyyah* 'ala Daw' Madrasat Ahl al-Bayt, and others.

**Keywords:** Linguistic Methodology, Islamic Creed, Shia *Imamiyyah*, Linguistic Analysis, Creedal Studies.

#### الخلاصة

إن استخدام المنهج اللغوي في إثبات مسائل العقائد ليس جديدًا، بل هو قديم ومتفرق في كتب اللغة في النحو والبلاغة ومعاني القرآن، وكتب التفسير والقراءات وغيرها. لذا التزم به العلماء الأوائل لنصرة العقائد، فألفوا فيه مؤلفات عديدة، واستشهدوا به كثيرًا في المسائل العقدية. ومن بين علماء الكلام المسلمين، أولت الإمامية اهتمامًا كبيرًا بالمنهج اللغوي في إثبات عقائدهم. ومن أشهر الأمثلة في هذا الصدد السيد الشريف الراضي، الذي ألف كتابين مستقلين في الاستعارة في القرآن والسنة، هما: تلخيص البيان في مجازات القرآن، والمجازات النبوية.

ومنهج الإمامية في هذا الشأن بالغ الأهمية لما له من آثار ونتائج جلية في العقائد. لذا، لا بد من دراستها دراسة معمقة، وتنقيح مفاهيمها وتطبيقاتها، وتحليلها ومقارنتها ونقدها، وبيان أسباب اختلافها، ورصد نتائجها. ومن نتائج الاعتماد على المنهج اللغوي عند الإمامية سلامتهم من الوقوع في مشكلة التجسيم، والتشبيه، وتكييف الله تعالى، وإثبات مكان أو جهة أو حدّ مكانى له تعالى.

تُعنى هذه الدراسة بتوضيح مفهومها وتطبيقاتها وتحليلها وبيان أهم نتائجها في مجال العقيدة. وقد أظهرت الإمامية، وفقًا لهذا البحث، صفة الخبرية بتطبيق هذا المنهج. يتناول هذا البحث مؤلفات بعض مشاهير متكلعي الامامية كالسيد المرتضى في غرر الفوائد ودرر القلائد، والشيخ المفيد في تصحيح الاعتقادات الامامية، وابن الحسن الطبرسي صاحب شرح مجمع البيان، وفخر الدين. الطريعي في مجمع البحرين، وكذا الشيخ جعفر السبحاني في كتابه العقيدة الإسلامية على دو مدرسة أهل البيت وغيرهم.

**الكلمات المفتاحية:** المنهج اللغوي، العقيدة الإسلامية، الشيعة الإمامية، التحليل اللغوي، الدراسات العقدية.

#### المقدمة

لاشك في ان العقيدة الإسلامية تُمثل حجر الزاوية في بناء الحضارة الإسلامية، ومحور ارتكاز الهوية الإسلامية، إذ تُشكل منظومة القيم والمبادئ التي تُوجه سلوك الفرد والمجتمع. ومن هذا المنطق، حظيت العقيدة الإسلامية باهتمام بالغ من قبل العلماء والمفكرين على مر العصور، سعياً إلى فهم أصولها ومقاصدها، وتأصيلها في النفوس معتمدين في ذلك على مناهج معينة. وإن علم الكلام له دور أساسي في المنظومة المعرفية لأي دين، ومن الواضح بل من الطبيعي أن كل علم يعتمد على منهج خاص يتناسب مع موضوعه وينسجم مع مضمونه وغرضه، ويعد المنهج المدخل الأساس، وحجر الزاوية في عملية بناء المعرفة، والعلم الذي لا يعتمد على أي منهج يكون عرضة للعشوائية والتخبط ولا ضمان لإنتاجه أو بقائه تطوره. والذي يحدد المنهج للعلم هو طبيعة ذلك العلم الذي يراد إثبات مسائله، لا مزاج الباحث أو ما يتوافق عليه جماعة من الناس. والجدير بالذكر هو أنه قد يعتمد علم واحد على مناهج متعددة لإثبات مسائله كعلم الكلام، وذلك لأجل تعدد موضوعاته ومسائله؛ لذلك يعتمد على مناهج متعددة كالمنهج العقلي الذي يعتمد على البراهين العقلية والأقيسة المنطقية، والمنهج النقلي الذي يعتمد على النص كمرجع أساسي وغيرهما والمنهج اللغوي الذي يعتمد على أدوات اللغة وأساليها.

بتحليل النصوص الشرعية (القرآن والسنة) وفقاً لقواعد اللغة العربية وأصولها، بهدف استنباط المعاني الصحيحة وتجنب التأويلات الخاطئة. فاللغة ليست مجرد وسيلة للتعبير، بل هي وعاء للفكر والثقافة، ومفتاح لفهم النصوص الدينية.

وتتعدد المذاهب الإسلامية التي تتبنى مناهج مختلفة في فهم العقيدة، ومن بينها مذهب الشيعة الإمامية، الذي يتميز بمنهجه الخاص في تفسير النصوص الشرعية، والذي يعتمد بشكل كبير على المنهج اللغوي، بالإضافة إلى الرجوع إلى أقوال أهل البيت (عليهم السلام) باعتبارهم المرجع الأصيل في فهم الدين.

#### أهمية الدراسة:

تأتي هذه الدراسة لتسليط الضوء على أهمية المنهج اللغوي في فهم العقيدة الإسلامية، وتحديداً في مذهب الشيعة الإمامية، وذلك من خلال تحليل تطبيقات هذا المنهج في فهم بعض القضايا العقائدية الأساسية. وتكمن أهمية هذه الدراسة في:

- إبراز دور اللغة العربية: التأكيد على أهمية اللغة العربية في فهم العقيدة الإسلامية، وبيان كيف يمكن للأدوات اللغوية أن تساهم في استنباط المعاني الصحيحة من النصوص الشرعية.
- فهم المذهب الشيعي: تقديم فهم أعمق لمنهج الشيعة الإمامية في فهم العقيدة، وكيف يعتمدون على المنهج اللغوي في تفسير النصوص الشرعية.
- إثراء البحث العلمي: إضافة لبنة جديدة إلى البحث العلمي في مجال الدراسات الإسلامية العقدية، وفتح آفاق جديدة للباحثين لدراسة العلاقة بين اللغة والعقيدة.

### أهداف الدراسة:

تهدف هذه الدراسة إلى تحقيق الأهداف التالية:

- 1. تحديد مفهوم المنهج اللغوي وأهميته في فهم العقيدة الإسلامية.
  - 2. استعراض أبرز ملامح المنهج اللغوي عند الشيعة الإمامية.
- تحليل تطبيقات المنهج اللغوي في فهم بعض القضايا العقائدية الأساسية في مذهب الشيعة الإمامية (مع ذكر أمثلة محددة).
  - تقييم أثر المنهج اللغوي في تشكيل التصور العقدي عند الشيعة الإمامية.

### الدراسات السابقة

تناول بعض الباحثين والكُتاب موضوع مناهج الاستدلال الكلامية بشكل عام كنظرات في مناهج الفرق الكلامية لمؤلفه عادل نصر حيث خص بحثه بنقد منهج الأشاعرة في ضوء الكتاب والسنة. ولم يتعرض لمناهج الفرق الكلامية الأخرى ونقدها. وكذلك أصول الاجتهاد

الكلامي (دراسة في المناهج) للشيخ أحمد حسين الخشن، تعرض فيه إلى المناهج الكلامية مبيناً ثغراته، مقدماً مقترحات جديدة ولكن لم يقدم دراسة مقارنة ونقدية لمناهج الاستدلال عند الفريقين.

وكذلك المنهج الكلامى ملامحه وآثاره على مناهج التعليم الديني المعاصر في العالم الإسلامي للدكتور سهل بن رفاع العتيبي، حيث درس فيه المنهج الكلامي وأثره في التعليم الديني فقط، بعيداً عن المقارنة وأسباب الاختلاف العقدي عند المتكلمين من الإمامية والأشاعرة وكما من النقد على المناهج الاستدلالية عند الفريقين.

وهناك من تعرض إلى مناهج الاستدلال في ضوء علم خاص كما فعل الشيخ على الرباني فإنه ألف كتاباً وسماه مناهج الاستدلال ولكنه خصه بالبحث عن الاستدلال والبرهنة في ضوء علم المنطق ولم يتطرق إلى المناهج الكلامية عند الفريقين.

وكذلك ألف الدكتور أيمن المصري كتابا تحت عنوان أصول المعرفة والمنهج العقلي، حيث تناول فيه مناهج الاستدلال بشكل عام والمنهج العقلي وحجيته وعلاقته بالمناهج الأخرى بشكل خاص، ولكنه لم يتعرض إلى مناهج الاستدلال الكلامي عند المذاهب الإسلامية ولاسيما عند الإمامية والأشاعرة كما نهدف دراسته في هذه الرسالة.

فالدراسات السابقة قبل علماء الإمامية والأشاعرة وباحثيهم تدور حول المناهج الكلامية وبيانها أو مناهج الاستدلال بشكل عام وبدون تحديد في علم خاص ولم تتعرض لما يهدف إليه عنواننا الحالي؛ فهو يتميز بدارسة المناهج الكلامية بين الشيعة الإمامية والأشاعرة بدراسة مقارنة وتطبيقية ونقدية، مبرزاً نقاط الاختلاف والاشتراك بينهما، مبيناً أسباب الاختلاف وتحليلها ونقدها؛ أي أنها تعتمد على بيان المناهج الكلامية عند الفريقين ثم تقدم الشواهد والتطبيقات من القرآن الكريم والسنة الشريفة وتقوم بتحليلها وتبين نتائجها وكذلك تنقد مناهج الأشاعرة فيما تخالف العقيدة الصحيحة وتؤدي إلى نتائج خطيرة كالتجسيم والتشبيه والإمكان والفقر، كما تتطرق إلى أسباب الاختلاف العقدي عند الفريقين وتحليلها ونقدها.

### منهجية الدراسة:

تعتمد هذه الدراسة على المنهج التحليلي التطبيقي، حيث يتم تحليل النصوص الشرعية وأقوال العلماء والمفكرين في مذهب الشيعة الإمامية، وتطبيق الأدوات اللغوية علها، بهدف استنباط المعاني الصحيحة وتحديد أثر المنهج اللغوي في فهم العقيدة ورصد نتائجه.

# 1. تعريف المنهج لغة واصطلاحا

# أ- المنهج لغة

المناهج جمعٌ مفرده منهج، على وزن مَفعَل، وهو في اللغة مأخوذ من كلمة (نَهَجَ) ينهج نهجا

ونهوجا. ويعني الطريق المستقيم الواضح البين وأنهج الطريق أي: استبان وصار نهجا واضحا بينا. والمنهج والمنهد ومنه قوله تعالى أمريح والمنهد والمنه

# ب- المنهج اصطلاحاً

والمنهج في الاصطلاح له عدة تعريفات منها أنه "الطريق في التعبير عن شيء أو في عمل شيء، أو في تعليم شيء، طبقا لمبادئ معنية، وبنظام معين، وبغية الوصول إلى غاية معينة. و عرف أيضا بأنه "وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة"

و حاصل التعريفين أن الإنسان يحتاج إلى طرق و وسائل مختلفة للتعبير عن الأمور العلمية و غير العلمية ليصل إلى الغاية التي يريدها، وتكون هذه الوسائل للتعبير عن الأمور العلمية خاصة و وفقا لمبادئ معينة وليست اعتباطية، ولذلك يعتمد علماء كل علم على طرق وسائل خاصة لإثبات مسائل ذاك العلم و الوصول إلى نتائج والغايات، أو للدفاع عنها. ويسمون هذه الطرق والوسائل في اصطلاحهم "المناهج".

وعلم الكلام أيضا يعتمد على الطرق والوسائل المعينة لإثبات المسائل العقدية و تقريرها والدفاع عنها. يعبر عنها المتكلمون بمناهج الاستدلال الكلامي.

فالمنهج في أصله اللغوي يدور حول الطريق والسبيل الواضح والمستقيم، وفي الاصطلاح هو مجموعة من القواعد يعتمد علها الإنسان بغية الوصول إلى حقائق أو عقائد معينة، و هذه القواعد قد تكون عقلية و قد تكون بشكل نص و قد تكون مكاشفة لعارف لاكتشاف الواقع...الخ.

## ثانيا: تعريف المنهج اللغوى

و هو منهج منسوب إلى اللغة ويعتمد على الأدوات والأساليب اللغوية في إثبات المسائل العقدية كالأساليب البيانية من المجاز والتشبيه والاستعارة والكناية وغيرها. وقد استفادت الشيعة الإمامية من هذا المنهج في الصفات الخبرية كثيرا، فاتخذت المجاز اللغوي وسيلة لها في ذلك، فبالاعتماد عليه سلمت من معضلة التجسيم والتشبيه والتكييف كما سيأتي نموذج من تطبيقاته.

لا شك أن اللغة توجد حيث يوجد البشر، وأنها الوسيلة الأولى للتواصل والتفاهم والتخاطب، وبث المشاعر والأحاسيس، وهي الركن الأول في عملية التفكير والمعرفة؛ وبها يمتاز البشر عن سائر الحيوانات، ولاسيما أن اللغة العربية لها ميزة خاصة؛ لأنها اختارها سبحانه وتعالى لكتابه العزيز، ولنبيه محمد صلى الله عليه وآله وسلم، والوجي، والشريعة الإسلامية، وعبر عنها بلسان مبين، وذلك لما لها من السعة والعمق والإعراب، وأساليب البيان من الفصاحة والبلاغة والإبداع وغير ذلك مما لا يوجد في سائر اللغات الأخرى على هذه الدرجة، فهي أفضل اللغات وأوسعها فلابد من الاهتمام بها قدر المستطاع في جميع العلوم الشرعية منها علم الكلام.

لذلك أدخل بعض علماء الإمامية المنهج اللغوي كمنهج مستقل في الاستدلال العقدي وذكره في مؤلفاته كما فعل ذلك العلامة عبد الهادي الفضلي حيث تميز بعض كتبه الكلامية بالاهتمام بهذا المنهج (أصول البحث) و(دروس في أصول فقه الإمامية) وقد صرح به بعض المعاصرين.

وقد تمسك علماء الإمامية بالمنهج اللغوي في إثبات المسائل العقدية واستنباطها من القرآن والسنة ولا سيما في باب الصفات الخبرية حيث اختلفت المذاهب الإسلامية فيها اختلافا كبيرا أدى في بعض الأحيان إلى التكفير والتجسيم والتكييف، فمن ابتعد عن المنهج اللغوي وقع في هذه المعضلة ومن تمسك به نجا منها كالشيعة الإمامية. وأبرز الطرق اللغوية المتمسكة بها في الخروج عن هذ المشكلة هو الأسلوب البياني المتمثل في المجاز اللغوي. وهي تمسكت به وطبقت في العقائد بينما الأخرى كأهل الحديث والأشاعرة رفضته ومنعت من التمسك به. وفيما يلي بعض نماذج تطبيقية للمنهج اللغوي ويتم التركيز على الصفات الخبرية لكونها مورد اختلاف كبير بين المذاهب الكلامية ولما لها نتائج مهمة سلبا وإيجابا عند القول بالمنهج اللغوي ورفضه.

#### 2. العقيدة لغة و إصطلاحا

#### أ- العقيدة لغة

العقيدة في اللغة مأخوذة من مادة "عقد"، ولها معاني متعددة في اللغة، منها: عقد السائل أي غُلُظ وجمُد بالتبريد أو التسخين، وعقد الحبل ونحوه، أي جعل فيه عقدة، وعقد طرفي الحبل ونحوه أي وصل أحدهما بالآخر بعقدة تمسكها فأحكم وصلهما، ومنه "اعتقد الشيء" أي اشتد وصلُب $^{7}$  والعقيدة: الحكم الذي لا يقبل الشك فيه لدى معتقده.

وجاء في مفرادات الراغب: "عقد: الجمع بين أطراف الشيء ويستعمل ذلك في الأجسام الصلبة كعقد الحبل وعقد البناء ثم يستعار ذلك للمعاني نحو عقد البيع والعهد ونحوهما فيقال: عاقدته وعقدته وتعاقدنا وعقدت يمينه....ومنه قيل لفلان عقيدة....والعقد مصدر استعمل اسما فجمع نحو ﴿ أَوْفُواْبِالْعُقُودِ ﴾ (5:1) والعقدة اسم لما يعقد من نكاح أو يمين أو غيرهما...." وفي المعجم الوجيز "اعتقد فلان الأمر: صدقه وعقد عليه قلبه وضميره". وغيرهما.... وقي المعجم الوجيز "اعتقد فلان الأمر: صدقه وعقد عليه قلبه وضميره".

### 3 ـ العقيدة اصطلاحاً

العقيدة في المصطلح الديني ما يقصد به الاعتقاد دون العمل؛ كعقيدة وجود الله وبعث الرسل، وعرفت العقيدة أيضا بأنها " الأمور التي يجب أن تصدق بها النفوس، وتطمئن إليها القلوب، وتكون يقينا عند أصحابها، ولا يمازجها ربب ولا يخالطها شك"<sup>10</sup>

فالعقيدة الإسلامية هي الإيمان الجازم بالله تعالى، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وسائر

ما ثَبَتَ من أُمور الغيب، وأُصول الدين، والتسليم التام لله تعالى في الأمر، والحكم، والطاعة، والاتباع لرسوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم والأئمة المعصومين من ذريته وغير ذلك من الأمور. ويطلق على العقيدة في المصطلح الديني كلمة "الإيمان" أيضا، وهي تعني الاعتقاد بما أمر الله ويطلق على العقيدة في المصطلح الديني كلمة "الإيمان" أيضا، وهي تعني الاعتقاد بما أمر الله تعالى به ورسوله وأوصياؤه صلوات الله عليم، كما قال عز وجل في كتابه الكريم: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إليه وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ (2: 285)، وقال في مقام آخر: ﴿لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الاَخِرِ وَالْمَائِكِينَ وَالْمُولُولُ وَالْمَاكِينَ وَابْنَ السَّيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُواْ وَالصَّابِرِينَ فِي وَالْمَائِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُؤْوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُواْ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسُ أُولِكَ النَّرِينَ وَالْمَائِونَ الْبُأُسُونَ الْبُأُسُونَ وَعِينَ الْبُأُسُ أُولَئِكَ المُولُولُونُ فَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّفُونَ ﴾ (2: 177)

ويظهر من تتبع آيات القرآن الكريم، واستخدامه مصطلح الإيمان أن مصطلح العقيدة لم يستخدم في القرآن الكريم ولكن كلاهما يؤدي مفهوما واحدا في الشريعة الإسلامية، ومن المعلوم أن أمور الشريعة على نحوين، نحو يكفي فيه العلم والاعتقاد بالجزم بما أمره الله ورسوله وأوصياءه وأن يعقد المسلم قلبه وضميره عليه دون العمل، ونحو يتعلق بالتكليف، وهي التكاليف العملية من العبادات والمعاملات. والنحو الأول هو الذي يصطلح عليه بالعقيدة في الشريعة الإسلامية.

والحاصل أن العقيدة في اللغة مأخوذة من العقد وهو الربط، والإبرام، والإحكام، والتوثيق، والشد بقوة، والإثبات ومنه اليقين والجزم. والعقد نقيض الحل، ويقال: عقده يعقده عقداً، ومنه عقدة اليمين والنكاح. والعقيدة: الحكم الذي لا يقبل الشك فيه لدى معتقده، والعقيدة في الدين ما يقصد به الاعتقاد دون العمل كعقيدة وجود الله وبعث الرسل-11

## 4- تعريف موجز للشيعة الإمامية

عرف بعض الأعلام من الإمامية "بأن الشيعة هم فرقة علي بن أبي طالب المسمون شيعة علي في زمان النبي - صلى الله عليه وآله وسلم — وبعده معروفون بانقطاعهم إليه والقول بإمامته-"12

وقد وصف الشهرستاني الشيعة وعقائدهم وفرقهم وصفا موجزا بقوله: "الشيعة هم: الذين شايعوا علياً رضي الله عنه على الخصوص، وقالوا بإمامته وخلافته: نصاً ووصية؛ إما جلياً وإما خفياً. واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده؛ وإن خرجت فبظلم يكون من غيره، أو بتقية من عنده. وقالوا: ليست الإمامة قضية مصلحة تناط باختيار العامة وينتصب الإمام بنصبهم؛ بل هي قضية أصولية، وهي ركن الدين؛ لا يجوز للرسل عليهم السلام إغفاله

وإهماله، ولا تفويضه إلى العامة وإرساله. ويجمعهم القول بوجوب التعيين والتنصيص، وثبوت عصمة الأنبياء والأئمة وجوباً عن الكبائر والصغائر، والقول بالتولي والتبري: قولاً، وفعلاً، وعقداً؛ إلا في حال التقية."<sup>13</sup>

ويطلق على الشيعة الإمامية الاثني عشرية أيضا المذهب الإمامي والمذهب الجعفري، وكلاهما يرجع إلى أئمة أهل البيت عليهم السلام، وأما تسميته بالمذهب الإمامي فلانتمائه في العقائد والأحكام والمعارف الإسلامية بشكل عام إلى أئمة أهل البيت عليهم السلام، ويسمى أتباعهم الإمامية، وأما المذهب الجعفري فنسبة إلى الإمام السادس من أئمة أهل البيت عليهم السلام وهو الإمام جعفر الصادق عليه السلام؛ وذلك لدوره البارز في نشر علوم أهل البيت؛ لأنه (عليه السلام) وجد الفرصة المناسبة لذلك ما لم يجدها الأئمة الآخرون في عصرهم للظروف الصعبة. ويطلق على هذا المذهب أيضا الشيعة الإمامية الاثنا عشرية في مقابل الزيدية والإسماعلية؛ لأنه يطلق عليهما أيضا الشيعة الإمامية لاعتقادهم بعدد معين من الأئمة عليهم السلام، فقيد (الاثنا عشرية) يميزه عن هذين المذهبين.

فالشيعة الإمامية هم الذين يحبون ويوالون الإمام عليا وأولاده صلواة الله عليهم أجمعين باعتبارهم أهل بيت النبيّ (صلَّى الله عليه وآله وسلَّم)، الّذين فرض الله سبحانه مودتهم ومحبتهم، قال عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلُ لاَ أَسُأَلُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدِّقَ فَ الْقُرْنَ ﴾ (42: 23)

وهم يعتقدون بإمامة الأثمة الاثني عشر بعد النبي؛ أولهم علي بن أبي طالب عليهما السلام وآخرهم محمد القائم المنتظر المهدي الموعود (عجل الله تعالى فرجه الشريف) من ذرية فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وهو الذي يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا، ويعتقدون بذلك لكونهم منصوصين من الله، متصفين بالعصمة والأعلمية. ويفضّلون عليّاً عليه السلام على الخلفاء عامّة لاستفاضة مناقبه وفضائله عن الرسول الأعظم، والّتي دوّنها أصحاب الحديث في صحاحهم ومسانيدهم. ويشايعونه وأولاده عليهم السلام باعتبار أنّهم خلفاء الرسول وأئمة الناس بعده، نصبهم لهذا المقام بالنص الشرعي، وذكر أسماءهم وخصوصيّاتهم، كما في الرواية التي تصدّى فيها النبي الأكرم (ص) الى لذكر أسماء الأئمة جميعا وألقابهم وهي المعروفة بحديث اللوح الذي أشار فيه النبيّ (ص) الى أسمائهم وألقابهم عليهم السلام مع بعض التوصيفات الخاصة.

والحديث منقول عن الإمام الصادق، عن آبائه عليهم السلام، عن النبي صلى الله عليه وآله قال: "لما أسري بي أوحى إلي ربي جل جلاله وساق الحديث إلى أن قال: فرفعت رأسي فإذا أنا بأنوار على، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعلي ابن الحسين، ومحمد بن علي، وجعفر بن

محمد، وموسى بن جعفر، وعلي بن موسى ومحمد بن علي، وعلي بن محمد، والحسن بن علي، والحجة بن الحسن القائم في وسطهم كأنه كوكب دري. قلت: يا رب من هؤلاء؟ قال: هؤلاء الأئمة وهذا القائم الذي يحل حلالي ويحرم حرامي، وبه أنتقم من أعدائي وهو راحة لأوليائي وهو الذي يشفي قلوب شيعتك من الظالمين والجاحدين والكافرين، فيخرج اللات والعزى طريين فيحرقهما، فلفتنة الناس بهما يومئذ أشد من فتنة العجل والسامري." <sup>15</sup> ونقل هذا الحديث كبار العلماء من الإمامية في كتبهم، كالشيخ الصدوق والخزاز القمي والشيخ الطوسي والعلامة المجلسي وغيرهم.

وإن القندوزي الحنفي عقد في كتابه ينابيع المودة باباً بعنوان «الباب السادس والسبعون في بيان الأثمّة الاثنى عشر بأسمائهم» وروى فيه ثلاث روايات فها أسماء الأئمّة علهم السلام على لسان رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم ومن بين هذه الثلاثة: "عن ابن عبّاس: قال سمعت رسول الله (ص) يقول: "أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون معصومون. أيضا أخرجه الحمويني."

فالشيعة الشيعة الإمامية بهذا المعنى (الاثنا عشرية) هو المبحوث عنه في المقام وإن كانت هناك فرق عديدة يطلق عليها الإمامية كالزيدية وغيرها. كما كانت لكل مذهب من المذاهب الإسلامية المعروفة فرق مختلفة، كفرق أهل السنة والجماعة (أهل الحديث) وفرق الأشاعرة وفرق المعتزلة.

# 5- دراسة وتحليل للمنهج اللغوي عند الشيعة الإمامية

إن استخدام المنهج اللغوي لتقرير المسائل العقدية ليس بأمر جديد، بل هو قديم ومتناثر في كتب اللغة من النحو، والبلاغة، ومعاني القرآن، وكتب التفسير، والقراءات وغيرها، وقد تمسك العلماء القدامى به لنصرة العقائد، فألفوا في هذا المجال مؤلفات عديدة وأكثروا فيها الاستشهاد به للمسائل العقدية ويقال بأن للمعتزلة حظا وافرا في استخدامه لتقرير العقائد، ثم تلها الأشاعرة، وأدل دليل على تراث المعتزلة في هذا المجال كتب أبي على الفارسي، والرماني، وابن جني، والزمخشري وغيرهم. ومن المعلوم أن هؤلاء العلماء كلهم من أفذاذ علوم اللغة وآدابها.

وتقدم آنفا أن اللغة العربية لها ميزة خاصة وأهمية بالغة تمتازبها عن سائر اللغات، وأن لها من السعة والعمق والإعراب وأسلوب البيان من الفصاحة والبلاغة والإبداع وغير ذلك من السنن حظا ليس لغيرها. وهي لغة القرآن الكريم، ولغة الدين المبين، والحديث الشريف. لذلك كان من الأهمية ضبط وجوه العربية، ومعرفة أصولها وقواعدها؛ لفهم الكتاب والسنة

على الوجه المطلوب شرعا؛ إذ يؤدي الجهل بها إلى تحريف دلالات ألفاظ الكتاب والسنة، وحمل معانها على غير مراد الله تعالى، مما يؤدي إلى الاعتقاد الباطل والمهالك. 18

وعلى أساس ذلك حرص العلماء على حفظها، وضبط قواعدها وأسسها، فاهتموا بها اهتماما بالغا في جميع العصور، ولاسيما في العصور المتقدمة، فإن العلماء القدامى بذلوا قصارى جهودهم في مجال اللغة من جميع الجهات؛ <sup>19</sup> لما لها دور بارز وعلاقة وثيقة بجميع العلوم الإسلامية كعلم الحديث والعلوم القرآنية، وعلمي الفقه والأصول، وعلم الفلسفة، وعلم الكلام وغير ذلك من العلوم؛ لذلك اهتم بها العلماء من القدامى والمحدثين اهتماما بالغا، وكذلك لها أثر كبير في تقرير المسائل الفقهية والعقدية؛ لأنها من أهم الوسائل والأدوات التي تثبت وتقرر هذه المسائل. ودلالات الألفاظ تمثل دورا كبيرا في اختلاف المعاني والمفاهيم، لذلك قد يعطي لفظ واحد معنى في مقام ومعنى آخر مخالفا له في مقام آخر، فلأجل هذا تختلف الأراء والأقوال والمذاهب في مسألة واحدة كما نلاحظ ذلك في كلمتي "العرش" و"الكرمي" – مثلا كما تقدم-

قد وقع الاختلاف فيهما بين المتكلمين من حيث تحديد دلالتهما على المعنى بالنسبة إلى سبحانه تعالى، فأخذ أهل السنة والجماعة بما تفهمه العرب من لغاتها بالحمل على الظاهر، فقالوا أن العرش عبارة عن سرير الملك، والكرسي عبارة عن الشيء الذي يعتمد عليه، وقد ثبت ولزم بعضه بعضا، وهو موضع القدمين، وذهبت الفلاسفة وبعض المتكلمين إلى أن المراد من العرش هو الفلك التاسع المحيط بالعالم من جميع جوانبه، وهو فلك الأفلاك. وذهب غيرهم من الجهمية والمعتزلة والأشاعرة والإمامية إلى أن العرش كناية عن الملك واستيلائه تعالى عليه في الدنيا والآخرة وتدبيره من استعانة بأحد. والحال أن كل هذه المذاهب استشهدت لمواقفها بكلام العرب، واستعانت باللغة شعرا ونثرا لإثبات المعنى المراد من كلمة العرش بالنسبة إلى الله تعالى.

وهذا كله يدل على أثر اللغة ودورها في تقرير المسائل العقدية، ولذلك؛ الجهل باللغة العربية قد يؤدي إلى الانحراف كما قال الأصمعي: " تزندق هؤلاء القوم لجهلهم باللغة العربية، ولو كانوا مطلعين على خفايا اللغة لفهموا حقيقة القرآن والحديث، ولما اعتراهم الشك في الدين". 20

فمن هنا تمسك متكلمو الشيعة الإمامية بالمنهج اللغوي في تقرير المسائل العقدية ولا سيما في باب الصفات الخبرية واعتمدوا على الأسلوب البلاغي المهم (المجاز اللغوي) في أخذ المعنى المتناسب بذاته تعالى حتى لا يقع المسلمون في معضلة التجسيم والتشبيه والتكييف وغيرها ولكن الذين تركوا ذاك الأسلوب وراء ظهورهم وقعوا في التجسيم والتشبيه.

ومن هؤلاء المتكلمين الشيعة -مثلا- السيد الشريف الرضى وهو من كبار الشيعة الإمامية،

الذي كتب كتابين مستقلين عن المجاز في القرآن والسنة، وهما "تلخيص البيان في مجازات القرآن" و"المجازات النبوية" وهما من أقدم المؤلفات في هذا المجال وتعرض فيهما إلى المسائل العقدية في آيات الصفات الخبرية. ومنهم السيد المرتضى في "غرر الفوائد ودرر القلائد"، ومنهم الشيخ المفيد في "تصحيح اعتقادات الإمامية" وابن الحسن الطبرسي صاحب تفسير "مجمع البيان". وفخر الدين الطريحي في "مجمع البحرين"، وكذلك حذا حذوهم الشيخ جعفر السبحاني من المعاصرين في كتابه "العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة آل البيت وغيرهم". وقد ذكرنا الإحالة لكتبهم ضمن النماذج التطبيقية ولا يتسع المجال لذكر الشواهد لجميع هؤلاء العلماء من مؤلفاتهم.

# 6. قيمة المنهج اللغوي

والآن نريد أن نذكر قيمة المنهج اللغوي على لسان كبار علماء اللغة في تقرير المسائل العقدية، والفضل للذكر من بيهم للعالم اللغوي أبي الفتح عثمان ابن جني، وذلك لمكانته وموقعه في علوم اللغة إضافة إلى تعرضه للمسائل العقدية ضمن المسائل اللغوية، فإليك الشاهد على ذلك:

لقد عقد ابن جني بابا مستقلا في كتابه "الخصائص" وسماه "باب ما يؤمنه علمُ العربية من الاعتقادات الدينية"، وقام فيه بتأويل الصفات الإلهية الخبرية، وحملها على المجاز، أو التشبيه، أو الاستعارة، وطعن فيمن أثبتها، ووصفهم بالجهل، وعيرهم بالتشبيه. وقد فصل القول في هذا السياق مبتدئا ببيان شرف هذا الباب وفضله، منتهيا إلى بيان عقيدته في الصفات الإلهية وأسمائه، ولنأخذ بعض القطعات من نصه دليلا وشاهدا على ما ذكرنا.

يقول ابن جني في فضل هذا الباب وشرفه وأصل اعتقاد التشبيه لله تعالى:" اعلم أن هذا الباب من أشرف أبواب هذا الكتاب، وأن الانتفاع به ليس إلى غاية، لا وراءه من نهاية؛ وذلك أن أكثر من ضل من أهل الشريعة عن القصد فيها، وحاد عن الطريقة المثلى إليها، فإنما استهواه (واستخف حلمه) ضعفه في اللغة الكريمة الشريفة، التي خوطب بالكافة بها، وعرضت عليها الجنة والنار من حواشيها وأحنائها"<sup>21</sup>

وهو يتعرض إلى آيات الصفات ويرى أن من وقع في مشكلة التشبيه والتجسيم إنما كان لأجل ضعفه في اللغة كما يقول عند بيان معنى آية الساق: "حتى ذهب بعض هؤلاء الجهال في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُكُشُفُ عَنُ سَاقٍ ﴾ (68: 42) أنها ساق ربهم —نعوذ بالله من ضعفة النظر، فساد المعتبر- ولم يشكوا أن هذه أعضاء له، وإذا كانت أعضاء كان هو لا محالة جسما معضى؛ على ما يشاهدون من خلقه، عز وجهه، وعلا قدره، وانحطت سوامى (الأقدار) والأفكار دونه. ولو كان لهم أنس بهذه اللغة الشريفة أو تصرف فها، أو مزاولة لها، لحمتهم

السعادة بها، ما أصارتهم الشقوة إليه، بالبعد"22

وبإمعان النظر في كلامه يفهم أنه ذكر الصفات الخبرية لله تعالى ضمن الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، مثل الجنب، والوجه، واليد، والعين، واليمين، والصورة، والساق، ورد على المشبه والمجسمة واصفا إياهم بالجهل باللغة العربية، وضعفة النظر، وفساد المعتبر، والبعد عن الاستخدامات اللغوبة كالحقيقة والمجاز، وهذا هو أساس الوقوع في الشهات العقائدية.

ويرى في صفة اليد في قوله تعالى ﴿مِّبًا عَبِكَ أَيُرِينًا ﴾ (71:36) أن معناها -بالنسبة إلى سبحانه تعالى إلى أن نسبة اليد إليه تعالى إما لأجل الاستعمال العرفي حيث يجري أكثر الأعمال باليد، فيكون ذلك من باب الاستعارة، وإما أنها بمعنى القدرة والقوة؛ لأن الأفعال تنسب إلها، كما ينسب القطع إلى السيف. فالمراد من اليد ليس اليد الجارحة في قوله تعالى بل هي بمعنى القدرة والقوة ـ 23

ومن قال في قوله: ﴿ يَوْمَ يُكُشُفُ عَنُ سَاقٍ ﴾ (68: 42) بالساق كساق المخلوق، أي الجارحة وصفه بالجاهل والشقي، وقال في تأويل الساق هنا: "وإنما الساق هنا يراد بها شدة الأمر، كقولهم: قد قامت الحرب على ساق. ولسنا ندفع مع ذلك أن الساق إذا أريدت بها الشدة فإنما هي مشبهة بالساق هذه التي تعلق القدم، وأنه إنما قيل ذلك؛ لأن الساق هي الحاملة للجملة، والمنهضة لها، فذكرت هنا لذلك تشبيها وتشنيعا، فأما أن تكون للقديم-تعالى- جارحة: ساق أو غيرها، فنعوذ بالله من اعتقاده، أو الاجتياز بطواره..."

ولا يختلف المذهب الإمامي فيما قدمه ابن جني حول أثر اللغة والمنهج اللغوي في تقرير المسائل العقائدية، لقد تمسك علماء الإمامية به في مجال العقيدة، وبالأخص فيما يتعلق بالصفات الخبرية حيث تفرقت الفرق الإسلامية، وتشعبت آراؤهم وأقوالهم، ومذاهبهم، وكل ذلك لأجل اختلاف مواقفهم في اللغة من حيث أخذها حقيقة ومجازا في صفات الله تعالى وقد سلمت عقيدة الشيعة الإمامية من التجسيم والتشبيه في الصفات الخبرية بالاعتماد على المنهج اللغوي المؤدد للقواعد العقلية في هذا الباب.

ولكن لم يكن هذا المنهج منهجا مستقلا في الاستدلال في أوساط المتكلمين القدامى مع التمسك به عمليا كما أشرنا إلى بعض النماذج ككتب السيد الرضي والسيد المرتضى، وقد أدخله بعض علماء الإمامية كمنهج مستقل في الاستدلال العقدي وذكره في مؤلفاته كما فعل ذلك العلامة عبد الهادي الفضلي والأمريحتاج إلى دراسة مفصلة تشتمل على أهميته وأثره في المسائل العقدية ونماذج تطبيقية.

# 7- المنهج الخاص اللغوى عند الامامية: المجاز اللغوى

أشرنا إلى بعض الأساليب اللغوية البيانية كالمجاز والتشبيه والكناية وغيرها التي هي أبرز المصاديق المهمة للمنهج اللغوي في المسائل العقدية من الإثبات والاستنباط ونحن نأخذ من

بينها أسلوبا واحدا لتطبيق هذا المنهج في العقدية الإسلامية عند الشيعة الإمامية، وهو المجاز اللغوى من الأساليب البيانية.

وقد عرف علماء اللغة المجاز اللغوي بأنه "هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لعلاقة مع قرينة دالة على عدم إرادة المعنى الأصلي". 25 وعُرِف أيضا بأنه " الكلمة المستعملة في غير ما وضعت له، في اصطلاح به التخاطب، على وجه يصح مع قرينة عدم إرادته". 26 ثم ينقسم المجاز اللغوي إلى تقسيمات عدة من جهات مختلفة منها المجاز المرسل أو الاستعارة ، والمجاز غير المرسل وأما المجاز غير المرسل فتكون فيه العلاقة بين المعنيين علاقة المشابهة كقوله تعالى: ﴿اللّهُ وَلِيُ النَّا اللّهُ وَلِي الظّلُبَاتِ إِلَى الظّلُبَاتِ إِلَى الظّلُبُاتِ إِلَى الظّلُبُاتِ إِلَى النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (2: 752) حيث شبه "الهدى" بـ"النور"، و"الضلالة" بـ"الظلمات"، ثم حذف المشبه (الهدى والضلالة) وأبقى المشبه به (النور والظلمات) من طرفي التشبيه، واستعار معنى المشبه به لمعنى المشبه؛ لوضوح صورة المعنى المقصود، لكونه (المشبه به) محسوسا، والمشبه معقولا. 27

وأما المجاز المرسل فتكون فيه العلاقة بين المعنيين علاقة غير المشابهة، كاليد إذا استعملت في النعمة، من حيث أنها تصدر من الجارحة، ومنها تصل إلى المقصود بها.<sup>28</sup>

# 8- تطبيقات المنهج اللغوي عند الشيعة الإمامية

من تطبيقاته في المسائل العقدية عند الشيعة الإمامية ما تمسكت به في الصفات الخبرية في الآيات الآتية:

# ا- ﴿ وَيَهْ قَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْمَ امِ ﴾ (55: 27)

هنا تمسك القرآن الكريم بالمنهج اللغوي المتمثل في المجاز اللغوي حيث عبر عن الصفة السرمدية لله تعالى ببقاء الوجه، وهو يعني بقاء ذاته تعالى وحقيقته، وهذه استعارة؛ لأنه لا معنى لبقاء الوجه دون الذات والحقيقة، كما صرح به الشريف الرضي قائلا بأنه: "لو كان الكلام محمولا على ظاهره لكان فاسدا مستحيلا على قولنا وقول المخالفين؛ لأنه لا أحد يقول من المشبّهة والمجسّمة، الذين يثبتون لله سبحانه أبعاضا مؤلفة، وأعضاء مصرّفة إنّ وجه الله سبحانه يبقى، وسائره يبطل ويفنى. تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا. ومن الدليل على أن المراد بوجه الله هاهنا ذات الله قوله سبحانه : ﴿ ذُو الْجَلالِ وَالْإِكْرامِ ﴾ ألا ترى أنه سبحانه لما قال في خاتمة هذه السورة : ﴿ تَبارَكَ اللهُ مُ رَبِّكَ ﴾ قال: ﴿ ذِي الْجَلالِ وَالْإِكْرامِ ﴾ ولم يقل (ذو) لأن اسم الله غير الله، ووجه الله هو الله، وهذا واضح البيان." وق

# ب- ﴿ ثُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (10: 3)

هذه الآية من الآيات التي كثر فيها الاختلاف بين المذاهب الإسلامية من حيث حملها على المعنى اللغوي الحقيقي فيثبت العرش الحقيقي ومن حيث حملها على المعنى المجازي فيكون له معنى آخر يتناسب مع ذاته تعالى، والثاني ذهب إليه الشيعة الإمامية دون الأول، فقالوا أن استواء الله تعالى على العرش استعارة؛ لأن حقيقة الاستواء إنما يوصف بها الأجسام التي تعلو البساط وتميل وتعتدل والله منزه عن هذه الأمور؛ لأنها يلزم منها التجسيم، فيكون المراد منه هاهنا: الاستيلاء بالقدرة والسلطان، لا بحلول القرار والمكان. وهذا ذهب إليه متكلمو الشيعة الإمامية والشريف الرضي فصل فيه الكلام لغويا بأنه يقال: "استوى فلان الملك على سرير ملكه، بمعنى استولى على تدبير الملك...وإن لم يكن له في الحقيقة سرير يقعد عليه، ولا مكان عالى يشار إليه. وإنما المراد نفاذ أمره في مملكته، واستيلاء سلطانه على رعيته."<sup>30</sup>

# ج- ﴿لِبَاخَلَقْتُ بِيَدَىً ﴾ (38: 75)

أثبتت مجموعة من الفرق الكلامية اليد الجارحة لله تعالى بناء على هذه الآية حيث نسب سبحانه خلق المخلوق إلى يده فحملتها على المعنى اللغوي الحقيقي، بينما تمسكت الشيعة الإمامية بالمجاز اللغوي وخالفت القائلين بالمعنى الحقيقي. وذكر متكلمو الإمامية عدة وجوه في المقام لإثبات المعنى المجازي لليد ونفي عقيدة من ذهب إلى العضو الجارح له تعالى ومنهم السيد المرتضى وذكر فيها عدة وجوه منها:

أوّلها: أن يكون قوله تعالى: ﴿لِمَا خَلَقُتُ بِيَكَىّ ﴾ جاريا مجرى قوله: (لما خلقت أنا)، وهذا مشهور في لغة العرب، كما يقولون: هذا ما كسبت يداك؛ وما جرّت عليك يداك؛ وإذا أرادوا نفي الفعل عن الفاعل استعملوا فيه هذا الضّرب من الكلام فيقولون: فلان لا تمشي قدمه، ولا ينطق لسانه، ولا تكتب يده؛ وكذلك في الإثبات، ولا يكون للفعل رجوع إلى الجوارح في الحقيقة؛ بل الفائدة فيه النفي عن الفاعل.

وثانها: أن يكون معنى اليد هاهنا النعمة، ولا إشكال في أن أحد محتملات لفظة اليد النعمة.....

وثالثها: أن يكون معنى اليد هاهنا القدرة؛ وذلك أيضا من محتملات اللفظة؛ كما يقول القائل: ما لي بهذا الأمريد ولا يدان، وما يجري مجرى ذلك؛ والمعنى: أنني لا أقدر عليه ولا أطيقه... فكأنه تعالى قال: ما منعك أن تسجد لما خلقت وأنا قادر على خلقه؛ فعبّر عن كونه قادرا بلفظ اليد الذي هو عبارة عن القدرة؛ وكلّ ذلك واضح في تأويل الآية."<sup>31</sup>

ومحصل كلام السيد المرتضى أن اليد في الآية تحتمل وجوها ثلاثة، ليس من بينها وجه يحمل على معناها الحقيقي، أي الجارحة، وأيد كلامه بشواهد من كلام العرب. ويعنى ذلك أي

السيد المرتضى أنكر أن يحمل لفظ اليد على المعنى اللغوي وحمله على المعنى المجازي حسب المقام والسياق.

وذكر الشيخ الطبرسي خمسة أوجه لمعنى اليد في اللغة عند تفسير قوله تعالى: ﴿بَلُ يَكَاهُ مَبُسُوطَتَانِ﴾ (5: 64) وهي الجارحة والقوة والنعمة والملك وتحقيق إضافة الفعل، واستشهد لهذه الوجوه من الآيات القرآنية وكلام العرب شعرا ونثرا، ولكن لم يحمل اليد على الجارحة في أي موضع من المواضع التي ذكرها ذيل هذه الآية. ورأى أن هذه التثنية للمبالغة في نفي الاقتدار والقوة على الشيء واستمر في حديثه قائلا: "وقد تستعار اليد في مواضع كثيرة يطول ذكرها، ولما كان الجواد ينفق باليد والبخيل يمسك باليد عن الإنفاق أضافوا الجود والبخل إلى اليد فقالوا للجواد: مبسوط اليد وسبط البيان، فياض الكف، وللبخيل كز الأصابع، مقبوض الكف جعل الأنامل، في أشباهها في أشياء لهذا كثيرة معروفة في أشعارهم...."<sup>22</sup> وذهب الطبرسي في وجه صيغة التثنية لليد في الآية، معتمدا على كلام علماء اللغة كأبي علي الفارسي، إلى أنهم قد استجازوا ثنية الجمع التي بني للكثرة فأن تجوز تثنية اسم الجنس أجدر؛ لأنه على لفظ الواحد، فالتثنية فيه أحسن، إذ هو أشبه بألفاظ الإفراد.<sup>33</sup>

# د- ﴿وَاصْنَاعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُنِنا وَوَحْيِنا ﴾ (11: 37)

يتضح من كلام متكلمي الإمامية أنهم اعتمدوا على المجاز اللغوي في بيان معنى (العين)، ولم يحملوها على معناها اللغوي وهو العين الجارحة، بل حملوها على المعنى المجازي له، وهو الأمر، أي اصنع الفلك بأمرنا، ونحن نرعاك ونحفظك. وهذا استعارة، أي ليس هناك عين تلحظ، ولا لسان يلفظ. وذلك كما يقول القائل: أنا بعين الله. أي بمكان من حفظ الله. ومن كلامهم للظّاعن المشيّع والحميم المودّع: صحبتك عين الله. أي رعاية الله وحفظه.

فلو أُخذ بالمعنى اللغوي الحقيقي لها دون المجازي لأدى ذلك إلى الوقوع في التجسيم والتشبيه. وذلك يستحيل على الله تعالى.

# ه.. ﴿ يُوْمَ يُكُشُّفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ (68: 42)

تمسك الشيخ المفيد في معنى (الساق) بالنسبة إلى الله تعالى بالمنهج اللغوي، وذهب إلى أن معناه هنا: وجه الأمر وشدته يوم القيامة، لا الساق الحقيقي من جوارح الإنسان، واستشهد لذلك بكلام العرب شعرا ونثرا، فقال بعد بيان المعنى: "ولذلك قالت العرب فيما عبرت به عن شدة الحرب وصعوبتها: قامت الحرب على ساق، وقامت الحرب بنا على ساق. وقال شاعرهم أيضا وهو سعد بن خالد:

كشفت لهم عن ساقها وبدا من الشر الصراح

وبدت عقاب الموت يخفق تحتما الأجل المتاح"35

وشدة الأمريوم القيامة تكون بظهور السرائر وانكشاف البواطن أمام الملأ، والثواب والعقاب على الحسنات والسيئات، ولا شك أن هذا أمر صعب وعظيم جدا؛ لأنه الفزع الأكبر يوم القيامة؛ لذلك هذا التفسير اللغوي يتناسب لمعنى الساق في الآية؛ لتنزيه البارئ عز وجل من التشبيه والتجسيم.

فهذه نماذج موجزة من تطبيقات المنهج اللغوي عند الشيعة الإمامية واتضح من خلالها موقفها من الصفات الخبرية بين الحقيقة والمجاز، وقد حملت جميع هذه النماذج على الاستعارة التي تندرج تحت أنواع المجاز اللغوي. وهكذا الحال في سائر الصفات التي تؤدي إلى التجسيم والتشبيه إذا حملت على المعنى الحقيقي. فتبنت مثل هذا الموقف في جميع النصوص الشرعية التي توهم التشبيه والتجسيم لله تعالى. وحملتها على المعاني المجازية.

#### النتبحة

1- اهتم متكلموا الإمامية بالمنهج اللغوي اهتمامًا بالغًا في الاستدلال على إثبات المسائل العقدية والدفاع عنها كما فعلوا في الصفات الخبرية. وأبرز هؤلاء المتكلمين الشيعة:

- -الشريف الرضي، الذي يعتبر من أوائل من اهتموا بالدراسات اللغوية والبلاغية في القرآن والسنة، وكتاباه "تلخيص البيان في مجازات القرآن" و"المجازات النبوية" شاهدان على ذلك.
- -السيد المرتضى، كان له دور كبير في تأسيس علم أصول الفقه، واعتمد على المنهج اللغوي في استنباط الأحكام الشرعية. كتابه "غرر الفوائد ودرر القلائد" يوضح منهجه اللغوى في الاستدلال.
- -الشيخ المفيد (رضي الله عنه): من كبار علماء الكلام في عصره، وله مساهمات كبيرة في الدفاع عن العقيدة الشيعية. كتابه "تصحيح اعتقادات الإمامية" يعكس اهتمامه بالمنهج اللغوي في فهم النصوص الدينية.
- -الطبرسي صاحب تفسير "مجمع البيان"، وهو من أهم التفاسير الشيعية التي تعتمد على المنهج اللغوي في شرح معاني القرآن الكريم.
- -الطريحي صاحب "مجمع البحرين"، وهو معجم لغوي يوضح معاني الكلمات والألفاظ المستخدمة في القرآن والسنة، وبعتبر مرجعًا هامًا للباحثين في الدراسات الإسلامية.

-الشيخ جعفر السبحاني من العلماء المعاصرين الذين اهتموا بالمنهج اللغوي في دراسة العقيدة الإسلامية، وكتابه "العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة أهل البيت" يوضح ذلك. 2- أن مفهوم المنهج اللغوي في اللغة والاصطلاح لا يختلف عند الإمامية هو المنهج المنسوب إلى اللغة ويعتمد على الأدوات والأساليب اللغوية في إثبات المسائل العقدية كالأساليب البيانية من الحقيقة والمجاز والتشبيه والاستعارة والكناية وغيرها. ولا توجد تفاصيل كثيرة حول هذا المنهج عند متكلمي الإمامية، ولكن تمسكوا به عمليا كمنهج استدلالي كلامي وأثبتوا من خلاله مجموعة من أهم المسائل العقدية.

3- أهم المسائل التي تمسك فيها الإمامية بالمنهج اللغوي هي الصفات الخبرية.

4- من أهم النتائج التي نتجت عن الاعتماد على المنهج اللغوي عند الإمامية هي سلامها عن الوقوع في معضلة التجسيم والتشبيه والتكييف وإثبات المكان والجهة والتحيز له تعالى.

\*\*\*\*

# References

1. Ibn Manzur, *Lisan al-'Arab*, Vol. 32, Tahqiq: 'Abd Allah 'Ali al-Kabir, wa Muhammad Ahmad Hasab Allah, wa Hashim Muhammad al-Shadhili, (al-Qahira, al-Nashir: Dar al-Ma'arif, nd), 4555.

ابن منظور، لسان العرب، ج32، تحقيق: عبد الله على الكبير، ومحمد أحمد حسب الله، وهاشم محمد الشاذلي، (القاهرة، الناشر: دار المعارف، لا سنة)، 4555-

 Al-Jawhari, Al-Sahah fi Taj Al-Lugha wa-Sahih Al-Arabiyyah, Tahqiq: Ahmad 'Abd al-Ghafur 'Attar, (Beirut, Dar al-'Ilm lil-Malayeen, 1376 SH),), 346; Jamil Saliba, Al-Mu'jam Al-Faslifi, Vol. 2, (Beirut, Dar al-Kitab al-Lubnani, 1982), 435.

الجوهري، الصحاح في تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، (بيروت، دار العلم للملايين، 1376 ق)، 346؛ جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ج2، (بيروت، دار الكتاب اللبناني، 1982م)، 435.

- 3. Murad Wahba, al-Muejam al-Falsafi, Al-Tab'ah 5, (al-Qahira, Dar Quba' al-Haditha, 2007 AD,), 628.
  - مراد و هبة، المعجم الفلسفي، ط5، (القاهرة، دار قباء الحديثة، 2007م)، 628-
- 4. Suhayl ibn Rafa, al-Otaibi, *al-Manhaj al-kalami Malamihuh wa Asaruh*, (al-Riyaz, Jami'at al-Malik Sa'ud, nd.), 3.

سهيل بن رفاع، العتيبي، المنهج الكلامي ملامحه وآثاره، (الرياض، جامعة ملك سعود، بلا تفاصيل النشر، لا سنة)، 3-

5. Abdul Hadi, Al-Fadhli, *khulasat eilm alkalami*, Al-Tab'ah 3, (Qom, Mu'assasat Da'irat al-Fiqh al-Islami Tibqan li-Madhhab Ahl al-Bayt 'Alayhim al-Salam, 1428 AH), 12.

عبد الهادي، الفضلي، خلاصة علم الكلام، ط3، (قم، مؤسسة دائرة الفقه الإسلامي طبقا لمذهب أهل البيت عليم السلام، 1428 ق،)، 12

6. Ibid.

أبضًا۔

7. Al-Khalil ibn Ahmad, Al-Farahidi, *Kitab al-Ayn*, Vol. 3, Tahqiq: Al-Duktur 'Abd al-Hamid Hindawi, (Beirut, Manshurat Muhammad 'Ali Baydun, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2003), 196-197; Ibn Manzur, *Lisan al-'Arab*, 3030-3032; A select group of linguists, *Al-Mu'jam al-Wasit, Majma' al-Lughah al-'Arabiyah*, Al-Tab'ah 4, (Misr, Maktabat al-Shuruq al-Duwaliyah, 2004), 613-614.

الخليل بن أحمد، الفراهيدي، كتاب العين، ج3، تحقيق: الدكتور عبد الحميد هنداوي، (بيروت، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، 2003م)، 196-197؛ ابن منظور، لسان العرب، مكتبة 3032-3030؛ نخبة من اللغويين بمجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، (مصر، مكتبة الشروق الدولية، 2004م،)، 613-614.

8. Al-Hussain bin Muhammad, *Al-Raghib Al-Isfahani*, *Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur'an*, Tahqiq: Al-Syed Muhammad Kilani, (Beirut, Dar Al-Ma'rifah, nd), 143.

الحسين بن محمد، الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تحقيق: السيد محمد كيلاني، (مروت، دار المعرفة، لا سنة)، 341.

9. A select group of linguists, *Al-Mu'jam al-Wasit, Majma' al-Lughah al-'Arabiyah*, 613-614.

نخبة من اللغويين، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، 613-614.

10. Ibid.

ابضاً۔

11. A select group of linguists, *Majma' al-Lughah al-'Arabiyah*, *al-Mu'jam al-Wajiz*, (Misr, np., 1980), 427-426.

نخبة من اللغويين، المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، (مصر، لا ناشر، 1980م)، 427-426ـ

12. Sa'd ibn 'Abd Allah, Al-Qami, *al-Maqalat wa al-Firaq*, Al-Tab'ah 2, (Tehran, Markaz-e Entesharat-e 'Ilmi va Farhangi, 1360 SH), 3, 154.

- سعد بن عبد الله، القمي، المقالات والفرق، ط2، (تهران، مركز انتشارات علمي وفرهنگى، 1360 ش)، 3 و 154ـ
- 13. Muhammad ibn Abi Bakr, al-Shahrastani, *al-Milal wa al-Nihal*, Tahqiq: 'Abd al-'Aziz Muhammad al-Wakil, Vol. 1, (al-Qahira, Mu'assasat al-Halabi wa Shurakah, 1968), 146.
  - محمد بن أبي بكر، الشهرستاني، الملل والنحل، تحقيق: عبد العزيز محمد الوكيل، ج1، (القاهرة، محمد بن أبي بكر، الشهرستاني، 146هـ)، 146هـ
- 14. Abd al-Hadi al-Fadli, *Madhhab al-Imamiyyah*, (nc., Markaz al-Ghadir lil-Dirasat al-Islamiyah. nd) 7.
  - عبد الهادى، الفضلى، مذهب الإمامية، (شهر ندارد، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، لا سنة)، 7-
- 15. Al-Shaikh al-Saduq, 'Uyun Akhbar al-Raza, Tahqiq: Al-Shaikh Hussain al-A'lami, Vol.2, (Beirut, Mu'assasat al-A'lami lil-Matbu'atLubnan, 1404 AH), 61; Al-Shaikh al-Saduq, Kamal al-Din wa Itmam al-Ni'mah, Tahqiq: 'Ali Akbar al-Ghaffari, (Qom, Mu'assasat al-Nashr al-Islami al-Tabi'ah li-Jama'at al-Mudarrisin bi-Qum al-Musharrafah, 1405 AH), 253; Al-Khazzaz al-Qummi, Kifayat al-Athar, Tahqiq: al-Syed 'Abd al-Latif al-Husaini al-Kuhkamari al-Khu'i, (Qom., Intisharat-e Bidar, 1401 AH), 153; Al-Shaikh al-Tusi, Al-Ghaybah, Tahqiq: 'Abad Allah al-Tahrani, wa 'Ali Ahmad Nasih, Al-Tab'ah 3, (Qom, Mu'assasat al-Ma'arif al-Islamiyyah, 1425 AH), 149; Al-'Allamah al-Majlisi, Bihar al-Anwar, Tahqiq: Muhammad al-Baqir al-Behbudi, Yahya al-'Abidi al-Zanjani, al-Sayyid Kazim al-Musawi al-Mayamawi, Vol. 36, Al-Tab'ah 8, (Beirut, Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, 1403 AH), 245.

الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، تحقيق: الشيخ حسين الأعلمي، ج2، (بيروت، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 1404ق)، 61؛ الشيخ الصدوق، كمال الدين وإتمام النعمة، تحقيق: على أكبر الغفاري، (قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، 1405ق)، 253; الخزاز القمي، كفاية الأثر، تحقيق: السيد عبد اللطيف الحسيني الكوهكمري الخوئي، (قم، انتشارات بيدار، 1401ق)، 153; الشيخ الطوسي، الغيبة، تحقيق: عباد الله الطهراني، وعلى أحمد ناصح، ط3، (قم، مؤسسة المعارف الإسلامية، 1425 ق)، 149; العلامة المجلسي، بحار الأنوار، تحقيق: محمد الباقر الهبودي، يحيى العابدي الزنجاني، السيد كاظم الموسوي المياموي، ج36، ط8، (بيروت، دار إحياء التراث العربي 1403 ق)، 1405

16. Sulaiman ibn Ibrahim, al-Qunduzi, *Yanabi' al-Mawadda*, Tahqiq: Syed Ali Jamal Ashraf al-Husseini, Vol. 3, (nc., Dar al-Uswah, 1416 AH), 291. سليمان بن إبراهيم، القندوزي، ينابيع المودة، تحقيق: سيد علي جمال أشرف الحسيني، ج3، (شهر ندارد، دارالأسوة، 1416)، 291.

17. Muhammad, 'Ulayyu, *Manahij al-Lughawiyyin fi Taqriri al-'Aqidah*, (al-Riyaz, Maktabat Dar al-Minhaj, nd.), 24-25.

محمد، عليو، مناهج اللغوبين في تقرير العقيدة، (الرباض، مكتبة دار المنهاج، لا سنة)، 24-25-

18. Ibid.

أبضيا

19. Ibid.

أيضيا

20. Ibid.

أبضياد

21. Ibn Jinni, *Al-Khasa'is*, Tahqiq: 'Abd al-Hamid Hindawi, Vol. 3, al-Tab'ah. 3, (Beirut, Dar al-Kutub al-'Ilmiyya, 2008), 245-246.

ابن جنى، الخصائص، تحقيق: عبد الحميد هنداوى، ج3، ط3 (بيروت، دار الكتب العلمية، 2008)،

22 -Ibid

أدخرا

23 -Ibid

أبضا

24 -Ibid

أيضا.

25. Ahmad al-Hashimi, Jawahir al-Balaghah fi al-Ma'ani wal-Bayan wal-Badi', (Al-Maktabah al-'Asriyyah, Sayda, Beirut, 1999 AD), 251; 'Ali al-Jarim, al-Balaghah al-Wadihah, Jam' wa Tartib: 'Ali bin Nayef al-Shahud, (nc., np., 2007), 62; Abd al-'Aziz, Qalqilya, *al-Balaghah al-Istilahiyyah*, (nc., Dar al-Fikr al-'Arabi, al-Qahira, 1992), 60.

أحمد، الهاشعي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، (بيروت، المكتبة العصرية، صيدا، 1999م)، 251: علي، الجارم، البلاغة الواضحة، جمع وترتيب: علي بن نايف الشحود (شهر ندارد، ناشر ندارد، 2007م)، 62: عبد العزيز، قلقيلة، البلاغة الاصطلاحية، ط3، (شهر ندارد، دار الفكر العربي، ش 1992م)، 60.

26. Muhammad ibn Sa'd al-Din, al-Qazwini, *al-Idah fi 'Ulum al-Balaghah*, (Beirut, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, nd.), 274.

محمد بن سعد الدين، القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، (بيروت، دار الكتب العلمية، بلا تفاصيل السنة) 274.

27 . Abd al-Hadi al-Fadli, *Tahdhib al-Balaghah*, Al-Tab'ah 3, (Qom, Mu'assasat Da'irat al-Fiqh al-Islami Tibqan li-Madhhab Ahl al-Bayt 'Alayhim al-Salam, 1428 AH), 119.

عبد الهادي، الفضلي، تهذيب البلاغة، ط3، (قم، مؤسسة دائرة الفقه الإسلامي طبقا لمذهب أهل البيت عليهم السلام، 1428 ق)، 119ـ

- 28. Abd al-'Aziz, Qalqilya, *al-Balaghah al-Istilahiyyah*, Al-Tab'ah 3, (al-Qahira, Dar al-Fikr al-'Arabi, 1992), 60.
  - عبد العزيز، قلقيلة، البلاغة الاصطلاحية، ط3 (القاهرة، دار الفكر العربي، 1992م،)، 60-
- 29. Al-Sharif al-Radi, Talkhis al-Bayan fi Majazat al-Qur'an, Vol. 2,( Dar al-Adwa', Beirut, nd.), 321-322.
  - الشريف الرضي، تلخيص البيان في مجازات القرآن، ج2، (بيروت، دار الأضواء، لا سنة)، 321-322.
- 30. Al-Sharif al-Radi, *Talkhis al-Bayan fi Majazat al-Qur'an*, Vol. 1, (Beirut, Dar al-Adwa', nd.), 153-154.
  - الشريف الرضي، تلخيص البيان في مجازات القرآن، ج1، (بيروت، دار الأضواء، لا سنة)، 153-154.
- 31. Ash-Sharif Al-Murtada, *Ghurar Al-Fawa'id wa Durar Al-Qala'id (Al-Ma'ruf bi Amali Al-Murtaza)*, Tahqiq: Muhammad Abu Al-Fadl Ibrahim, (Egypt, Dar Ihya' Al-Kutub Al-'Arabiyya, 1954), 565-566.
- الشريف المرتضى، غرر الفوائد ودرر القلائد (المعروف بآمالي المرتضى)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ج1، (مصر، دار إحياء الكتب العربية، 1954م)، 565-566.
- 32. Ibn al-Hasan, al-Tabrisi, *Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Quran*, Vol. 3, (Beirut, Dar Al-Murtada, 2006), 3070308.
  - ابن الحسن، الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج3، (بيروت، دار المرتضى، 2006م)، 307-308ـ
- 33. Ibid.

أبضاء

- 34. Ash-Sharif Al-Murtada, Ghurar Al-Fawa'id wa Durar Al-Qala'id (Al-Ma'ruf bi Amali Al-Murtada), 565-566.
  - الشريف المرتضى، غرر الفوائد ودرر القلائد (المعروف بآمالي المرتضي)، 565-566ـ
- 35. Ash-Sheikh Al-Mufid, Tashih I'tiqadat Al-Imamiyyah, Tahqiq: Hussein Darkahi, (Dar Al-Mufid, Beirut, Lebanon, 1993 AD, Tab'ah.2), 28-29,
  - الشيخ المفيد، تصحيح اعتقادات الإمامية، تحقيق: حسين دركاهي، ط2، (بيروت، دار المفيد، 1993م)، 28-29.

# Challenges Faced in Implementation of Gilgit Baltistan Education Strategy 2015-2030: Teachers Perspective

# Open Access Journal *Qtly. Noor-e-Marfat*

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659 www.nooremarfat.com

**Note**: All Copy Rights are Preserved.

#### **Nazar Abbas**

M.S. Education, P.h.D. Scholar; Faculty of Education, Philosophy of Education Department, Tarbiat Modares University, Tehran.

E-mail: abbasnazar527@gmail.com

#### **Abstract:**

No doubt, the success of national goals largely depends on an effective education system; as a country's economic, social, and political growth is closely related with its educational arrangements. Unfortunately, our nation is confronting many problems in the field of education; particularly in Gilgit-Baltistan region. To meet the educational challenges in this region, a viable educational strategy was developed in 2014 by the department of education in Gilgit Baltistan. But, this strategy is still facing many challenges in its implementation.

As teachers play a critical role in implementation of any educational policy or strategy, this research — using a mixed methods approach — finds out teachers' perspective, regarding the failure of 2015-2030 strategy in its implementation.

According to this paper, one of the basic reasons for the failure of 2015-2030 strategy in its implementation from teachers' perspective lies under the underestimation of regional needs of a unique geographical area.

Similarly, this study finds out the poor partnerships between the government and the education department as another root cause of the unsatisfactory implementation of this strategy.

**Key words:** Education Strategy, Modern Education, Evaluation, Teachers' Training, Teachers' Perspective.

#### 1. Research Problem

Gilgit Baltistan has a long historical, cultural and educational history. There was a time when religious scholars (*Ulama*) helped people to learn (read & write) and there were no notable public or private arrangements to educate people; particularly at higher education levels. That is why the number of educated people was extremely limited. In 1893, Modern education began in this region when the first three primary schools were established in Gilgit, Astor, and Gupis. It was a turning point in 1946 for the education of GB when Aga Khan's Diamond Jubilee Schools were established and gradually expanded to the colleges. Major developments include the Aga Khan University's Professional Development Center (1999) for teacher training.

In the late 20th century, Teachers' professional development programs were started with the help of NGOs and Agha Khan University. In 2002 at the time during General Pervez Musharraf's presidency, Karakorum International University was established in 2003. Karakorum International University started offering PHD programs in April 2015 for a few departments. In 2017, the second university, University of Baltistan, was established<sup>1</sup>.

It was a transformative shift in 2014 when the Gilgit Baltistan education strategy was introduced. With the help of the European Union and the Australian Government Education Department of GB developed this strategy. This document was developed under the framework of the National Educational Policy 2009 into different phases over a period of six years. The strategy was aimed at improvement of quality education, providing the vision and goals for GB education by 2030<sup>2</sup>.

Unfortunately, Gilgit Baltistan education strategy 2015-2030 faced serious challenges and it couldn't be implemented in its true spirit till today. So, the core problem this paper deals with,

is to find out the nature and details of challenges faced in implementation of this strategy.

# 2. Research Objectives

The core objective of this research paper is to investigate the teachers' perceptions about:

- 1) The successness, fruitfulness and challenges of 2015-2030 Gilgat Baltistan Education Strategy in quality enhancement of secondary education.
- 2) The successness, fruitfulness and challenges of 2015-2030 Gilgat Baltistan Education Strategy in gender equity at the secondary education level.
- 3) The successness, fruitfulness and challenges of 2015-2030 Gilgat Baltistan Education Strategy in strengthening governance of the school education department.
- 4) To find out teachers' perceptions regarding the successness, fruitfulness and challenges of 2015-2030 Gilgat Baltistan Education Strategy for further development in school education in GB.

# 3. Research Methodology

Research Methodology adopted in this paper comprises research design, population, sampling techniques, data collection instruments, and analytical procedures employed in the study to ensure methodological rigor and transparency. Its details are given below:

## 3.1 Research design

This study utilized a **mixed-methods approach**. This design was selected to provide a comprehensive understanding of the research problem by combining the numerical trends of quantitative data with the in-depth, contextual insights of qualitative data. The concurrent collection and integration of both data types allowed for triangulation, strengthening the validity and depth of the findings.

# 3.2 Population of the study and sampling

The population of the study consisted of all 285 secondary school teachers from District Gilgit, Tehsil Danyore, including both male and female teachers working in 19 secondary schools. Total population of the study.

| Total number of schools         | 19  |
|---------------------------------|-----|
| Total number of male teachers   | 200 |
| Total number of female teachers | 85  |
| Total number of teachers        | 285 |

A simple random sampling technique was employed to collect quantitative data. As it was not feasible for the researcher to reach all 285 teachers, simple random sampling was used to select participants for data collection. Both male and female teachers participated in the study. A total of 150 questionnaires were distributed among the selected teachers, achieving a 100% response rate. Among them, 100 male teachers and 50 female teachers were included in the sample.

| Total number of secondary schools | 19  |
|-----------------------------------|-----|
| Total numbers of male teachers    | 200 |
| Total number of female teachers   | 85  |
| Total number of teachers          | 285 |
| Sample                            | 150 |

A purposive sampling technique was employed for collecting qualitative data. Participants were selected based on their diverse positions and roles within different schools. A total of twenty interviews were conducted with members of the target population. Both male and female teachers participated in these interviews. Using the purposive sampling method, twelve male teachers and eight female teachers were selected for the qualitative phase of the study.<sup>3</sup>

| Total population | 285 |
|------------------|-----|
| Male participant | 12  |

| Female participant | 8 |
|--------------------|---|
| Temate participant | O |

#### 3.3 Data Collection Instruments and Procedures

Data were collected using two primary instruments:

- Questionnaire: A structured questionnaire was used to gather <u>quantitative data</u>. The questionnaire likely included closed-ended questions (e.g., Liker scales, multiple-choice) to measure teachers' perceptions on strategy implementation, gender equity, governance, and quality enhancement.
- **Semi-structured interviews:** An interview guide was used to collect <u>qualitative data</u>. This format allowed for consistent questioning while providing flexibility to probe deeper into participants' responses and gather rich, detailed narratives. <u>150 questionnaires</u> were distributed with a <u>90% return</u> rate, and <u>12 Semi-structured</u> interviews were conducted until data saturation was achieved.

# 3.4 Data Analysis

The data analysis process was tailored to the nature of the data:

- ➤ Quantitative Data Analysis: The data from the questionnaires were analysed using Statistical Package for the Social Sciences (SPSS). Descriptive statistics (Mean, Frequency, and Percentage) were calculated to summarize the data. Additionally, <a href="Chi-Square">Chi-Square</a> tests were employed to explore relationships between variables.
- ➤ Qualitative Data Analysis: The interview transcripts were analysed using thematic analysis. This involved a systematic process of reading the data, generating initial codes, searching for themes, reviewing themes, and defining and naming them to identify patterns of meaning across the dataset.

The results of the qualitative and quantitative data were integrated using a convergent parallel design within a mixed-methods approach to achieve a more comprehensive understanding of the research problem.

# 3.5 Validity of Instrument

According to Gay (2012), validity is the degree to which a test

measures what it is supposed to measure, thus permitting appropriate interpretation of test scores. The validity of the instrument was ensured by research expertise. The instruments were completely assessed before use to ensure a satisfactory result.

# 3.6 Ethical Considerations

Research that involves human subjects or participants raises unique and complex ethical, legal, and social issues. The researcher was vigilant in this regard. Anonymity and information consent were ethical concerns of the research during the conduct of this study.

#### 4. Literature Review

Until the late 20th century, this region remained isolated from the rest of the world. The high peripheral mountains made travel difficult, and in this situation, only religious teachers had access to education, which they then passed on to the people. The number of educated people was extremely limited, so few that they could be counted on one's fingers. However, with advancements in technology, the difficulties and challenges faced by the people of this region gradually decreased. With the support of the Chinese government, the Government of Pakistan initiated the construction of the Karakoram Highway. After 28 years of effort, the highway was finally completed in 1986. This connected the people of the region more easily with both Pakistan and China, enabling them to improve their standard of living and access to education<sup>4</sup>.

Because of its regional and international significance, this area remained disputed between countries. The Government of Pakistan implemented irrational policies to control the region, which severely affected the education system. A shortage of schools and transport facilities in remote areas is a common issue in this region. Sectarianism, which reached its peak and was influenced by state policies, further complicated the situation. Appointments and transfers were often made based on

political and religious influence rather than merit, allowing unqualified individuals to occupy higher positions. The social status of teachers is lower compared to other professions. Improving the quality of teaching and learning requires proper teacher training, as without enhancing teachers' abilities, quality education cannot be achieved. Teachers are the key to national development. According to the GB Education Strategy, teachers should be academically qualified, adequately trained, and committed to their profession<sup>5</sup>.

# 5. The Concept and Rationale of 2015-2030 Strategy

The concept of strategy has many varied meanings, yet it remains closely related to planning and planning models. Strategy is a word that was used in the field of education in the 1990s. In the context of education, strategy is a structured approach of decisions and activities aimed at fulfilling institutional goals according to Davies. Despite the conceptual ambiguity surrounding the term 'strategy', its significance and practical value cannot be denied.

So, the rationale of developing the Gilgit Baltistan 2015-2030 education strategy was to improve the quality of education in this region. The heart of this strategy is a long-term vision for education in the region by 2030. In this strategy, there was a focus on 3 principles:

- 1) Accessibility and fairness,
- 2) Standards and practicality,
- 3) Oversight and administration.

According to the constitution of Pakistan, Article 25 A, it is the responsibility of the state to provide free and compulsory education to all children between the ages of 5 to 16. The Constitution of Pakistan decreases gender discrimination. Collaboration and partnership are important between the public and private sectors for improving quality education that builds the strength of each partner.

So the focus upon gender accessibility for all, practicality and

educational administration are three basic principles that show the strength of 2015-2030 educational strategy.

## 5.1 Accessibility and fairness

Equity leads to equality. Gender equity means equal opportunities for men and women in Society regardless of gender, religion, race, etc. According to Article 25-A of the Constitution of Pakistan, education is a fundamental right of every child, irrespective of gender. While the Government of Pakistan has taken steps to promote gender equality in education, there remains a pressing need to extend these efforts towards ensuring gender equity in the employment sector as well. Despite government efforts, gender discrimination remains prevalent in many parts of the country. In several regions, girls are still denied the right to attend school, as societal perceptions often confine them to the role of housewives.

At the same time, some parents do not like male teachers to teach their daughters, so it is the responsibility of the government to appoint female teachers. In remote areas, there are only primary schools available. Students leave school after primary education. They can't afford to go to big cities to pursue higher education. It is the responsibility of the government to provide distance learning opportunities for those students who cannot attend school. <sup>6</sup>

Deep-rooted cultural beliefs also perpetuate the notion that women are inferior to men, both mentally and physically, and their lives are frequently controlled by male authority figures. In many communities, the birth of a son is celebrated as a source of joy and pride, whereas the birth of a daughter is often regarded as a burden, associated with grief and despair<sup>7</sup> In such a situation, it is the responsibility of everyone to take action against this injustice and provide opportunities for women to work for the development of society and the country<sup>8</sup>.

In 2000, the United Nations established eight goals known as the Millennium Development Goals. Among these, the third goal focused on promoting gender equality and empowering women. Similarly, in 2015, the United Nations introduced seventeen Sustainable Development Goals in which gender equality was placed as Goal 5, reflecting the continued global recognition of its importance. The Founder of Pakistan, Quaid-e-Azam Muhammad Ali Jinnah, also emphasized the significance of gender equality. He strongly encouraged women's active participation in all spheres of life, stressing that no nation can achieve its objectives without the involvement of women<sup>9</sup>.

Gender difference affects the education system; millions of girls drop out the school every year globally. In GB, this strategy plays a vital role in improving gender equality in education. After 2014 female primary school enrolment rate was continuously increasing. According to Benz, the primary school enrolment ratio of girls in Gilgit Baltistan is 38 percent<sup>10</sup>.

# • Importance of Girls' Education

The education of women means the education of the whole generation because educated women coach children perfectly and also contribute to the income of the family if necessary. Gender discrimination is a barrier to national development, and it mostly exists in remote and poor educational backgrounds. Educated parents generally encourage their daughters to pursue education, whereas uneducated parents are often reluctant to send their daughters to school. In Pakistan, as well as in many other Muslim countries, women continue to face the challenge of gender discrimination. This inequality adversely affects national economies, as the role of women is vital for both cultural and economic development. In rural and remote areas of Pakistan, the lack of adequate facilities for girls' education further discourages parents from sending their daughters to school.

The culture and social values of Muslims are unique from those of others; however, the majority of Muslims and non-Muslims

do not understand the cultural and social values of Islam. Islam is the only religion that gives women equal opportunity of women for get knowledge. In Islam, there is only one label of prestige for males and females, which is piousness. If people are pious among males and females, they are valuable and highly esteemed in the eyes of Allah and Islam. Pakistan is an Islamic country where sovereignty over the whole universe belongs to Allah Almighty. The social and cultural values of Pakistan are Islamic, but we can't follow Islamic values. Islam gives equal opportunity for males and females, but in Pakistan, the gender difference and the majority of women are deprived of their rights, even the right of inheritance 11.

It is the responsibility of the government to provide facilities that meet the needs of society and the demands of the time in order to the quality of education and reduce discrimination in this sector. Although Muslim culture is often perceived as male-dominated, this does not imply that women are deprived of the right to make choices in their lives. In fact, Islam encourages every individual, regardless of gender, to pursue the right path for the betterment of both personal and social life. The limited representation of women in the National Assembly of Pakistan is evidence of existing gender inequality. Out of a total of 342 seats, only 60 are occupied by female members. Islam emphasizes that every Muslim male and female, without any gender difference, should get an education. The journey of learning will begin from the womb to death. Educated and uneducated people are not the same in the eyes of Allah<sup>12</sup>.

# 5.2 Standards and practicality

Standards and practicality mean the mother tongue should be used for the first two or three classes, after this language should be adopted according to the needs and demands of the era. The medium of instruction plays an important role in education. Language barrier is a common issue for the students of developing and poor countries. Teachers should be updated,

and the generation gap between teachers and students must be decreased so that teachers can understand students' needs perfectly. Student-centered approach should be used and ICTs in class. National education policies and national curriculum do not meet the requirements of GB, which is why all these things should be revised according to the needs of GB<sup>13</sup>.

Cooperation between Governance and Management important for improving the quality of education. In Gilgit Baltistan, without collaboration between Governance and management, the output of education is impossible. Promotion of teachers should be based on performance, not on seniority. The relationship between the provincial government and the education department should be based on professionalism. Lack of teachers in remote areas is a common issue in this region. It is the ethical responsibility of the concerned authority to appoint Heads and teachers on merit (Muhammad, 2003). GB is already under direct federal government control, the GB assembly. Federal textbooks were imposed on GB, which do not represent Gilgit Baltistan's cultural history and liberty in any form. Teachers of Gilgit Baltistan face many problems, because without teachers' satisfaction education system can't be improved. According to the Gilgit Baltistan Education Strategy 2015 to 2030, teachers face financial problems. It is important to improve the financial status of teachers. The most important thing that needs to be mentioned here is provincial government should provide scholarships for poor students. Providing scholarships to poor students is the best way to improve the primary and middle school enrolment rate<sup>14</sup>.

## 5.3 Strengthen Governance of School Education

Quality education requires more than resources; it depends on strong leadership, effective management, and good governance to ensure successful policy implementation and better outcomes. Effective leadership and good governance in schools foster collaboration, community cooperation, and autonomy. Governance shapes education policy, resource use, and

development, while educational management coordinates efforts to achieve goals. Good governance enhances equity, reduces corruption, and improves education sector performance. Good governance promotes transparency and accountability; the appointment of teachers happens on a merit basis. Promotion of teachers linked with the performance of teachers, all these things are possible only when governance is strengthened. Unfortunately, in GB, governance is corrupt due to political instability and irrational federal policies. The education strategy of GB emphasizes strengthening governance of school education in the region. Strengthening governance is one of the important domains that was briefly described in this strategy. Through strengthened governance, we can improve gender equality in education. Good governance distributes resources equally and appoints teachers on a merit-based basis without any gender difference. Corruption should be controlled only through good governance; unfortunately, governance of GB is corrupt<sup>15</sup>.

Effective leadership and governance are necessary to promote a more cohesive and collaborative culture and ethos in schools and to establish good cooperation with the wider community. Even in a more centralized school system, schools must have sufficient flexibility and autonomy. Governance is the process by which the government makes and implements policy decisions that influence the finance and delivery of education to citizens of a nation. It also implies the way and manner of how power is exercised through a country's economic, political, social, and civil society to use the country's resources for socioeconomic development, which has an impact on each household, individual, or nation<sup>16</sup>.

Corrupt governance in the education system leads to mismanagement of resources, diversion of funds, and poor infrastructure. It widens inequality by favoring a few while depriving many of quality education. Corruption weakens

accountability, lowers teaching standards, and results unqualified staff appointments. Ultimately, it reduces trust in the system, hampers student performance, and undermines development. Corrupt national governance causes mismanagement of resources, leading to the collapse of the education system and society at large. It promotes gender discrimination and nepotism, depriving deserving individuals of their rights. As a result, parents lose trust in school administrations and hesitate to send their children to school. Ultimately, poor governance contributes to a declining literacy rate. Bad governance negatively affects the education system of the country. The education strategy of GB clearly mentions the role of the education department in the region for improving the quality of education. This strategy aims to achieve the UN Sustainable Development Goals, especially quality education and gender equality <sup>17</sup>.

# 6. Challenges Faced by 2015-2030 Strategy

There are several challenges regarding 2015-2030 Gilgit Baltistan strategy. To ensure qualitative education in this region, it is necessary to overcome these challenges. This research addresses some important challenges, found out through teachers' perceptions. A few challenges are as under:

## 6.1. Untrained Teachers

Without competent teachers, the dream of education is meaningless. In developed countries, most talented people become teachers. Unfortunately, in our country, teaching is considered an unsuccessful and neglected profession. UNESCO and other NGOs define the teacher's role. It calls for improving their recruitment, training, working conditions, pay, and career development opportunities. According to them, teachers should be trained properly, and the generation gap between teachers and students should be less. In our country, teachers are unenergetic and unmotivated. They are not satisfied with their

profession. All these issues will be solved when the Government understands the importance of teachers. 18

#### 6.2. Curriculum

There are two types of curricula: teacher training curriculum and school education curriculum. In Pakistan, both curricula are criticized. It is a common concept in our society that the curriculum is designed just for rote learning. Students get a degree, but they do not know anything. Graduates are not ready to face real or practical life. The common perception of people about school curriculum is that it does not prepare students for the market, and students are not able to face the challenges of the modern and technological era. Students cram things just for papers or to get good marks. There is no concept of conceptual papers. Sometimes, teachers are not well aware of the curriculum and its goals. It is the responsibility of the government to give proper training for teachers <sup>19</sup>.

#### 6.3. Basic Facilities and GDP

Basic facilities include all the things which help get an education, for instance, a school building, electricity, and drinking water etc. Without a proper budget, facilities are not possible. In Pakistan, education is the most neglected sector when it comes to budget distribution. According to UNESCO, the budget of developing countries must be 5 %. Unfortunately, we have just a 2.5 budget according to 2021. Lack of budget means lack of facilities. Technology is rapidly developing; therefore, for demands and needs in education are increasing. If we do not provide needs of education according to the demands of the era, then we will be left behind<sup>20</sup>.

### **6.4.** Politics & Governance

Political instability is a major issue that disrupts the overall functioning of a country. Politics directly and indirectly affects all sectors, including health, education, and the economy. In the education sector, inconsistency in policies poses a serious

challenge, as every new government introduces fresh reforms rather than focusing on the implementation of existing ones. Due to instability, weak governance, corruption, nepotism, and unfair hiring practices are on the rise. Moreover, the absence of an effective monitoring system, especially in remote areas, allows teachers to neglect their responsibilities and attend according to their own convenience. While political stability is essential, it is not the sole solution. Broader reforms, including social change, are equally important to address these challenges<sup>21</sup>.

## 7. Analytical Discussion

This study set out to investigate teachers' perceptions regarding the implementation of the Gilgit Baltistan Education Strategy 2015-2030. The analysis of both quantitative and qualitative data reveals a significant gap between the strategy's ambitious vision and its on-the-ground reality. The overarching theme that emerges is one of **systemic failure in implementation**, driven by political, administrative, and socio-cultural factors. This discussion analyzes the key findings against the study's objectives and the existing literature, which are as under:

## a. The Chasm Between Policy and Practice

The most striking finding is the collective perception that the strategy has **effectively not been implemented**. This aligns with the literature on educational reform in Pakistan, which often cites political instability and inconsistent policies as major barriers (Farooq 2018). Respondents highlighted that every new government prefers to launch new initiatives rather than see through existing ones. This creates a cycle of "policy graveyards" where well-intentioned documents, like the GB Education Strategy, are drafted with international support but lack the sustained political will and budgetary allocation for execution. The strategy's principles of "oversight and administration" appear to be its greatest failure in practice.

### 7.2 Bad Governance

The data strongly indicates that The Core Implementation Crisis layes under the weak and corrupt governance. Teachers reported that appointments and transfers are based on political and religious influence rather than merit. This erodes the very foundation of a quality education system. When incompetent individuals are appointed to key positions, it leads to a cascade of failures: mismanagement of resources, lack of accountability, and the absence of a functional monitoring system. The analysis suggests that without first "strengthening governance," as per the study's third objective, the other goals of the strategy, quality enhancement and gender equity, are unattainable.

### 7.3 Persistent Barriers

Regarding the second objective on gender equity, there is acknowledgment that gender discrimination has decreased over previous decades, which can be partially attributed to the awareness and framework provided by the strategy. The reported increase in female primary school enrolment (as noted by Benz, 2017) is a positive sign. However, the data reveal that significant barriers remain, rooted in cultural norms and a lack of enabling facilities. The demand for female teachers, separate schools, and safe transportation reflects a need for the strategy to be adapted to the local cultural context, rather than just being a top-down directive. This connects directly to the strategy's principle of "accessibility and fairness," which remains only partially fulfilled.

## 7.4 A Strategy without Its Key Agents

The findings underscore that teachers feel marginalized, demotivated, and ill-equipped. The lack of confidence reported by 80% of teachers is a critical issue that the current strategy implementation has failed to address. The literature emphasizes that teachers are the "carotid artery" of the education system, and without their satisfaction and professional development, quality education is impossible (GB Education Department

2021). The analysis suggests that the strategy's focus on "standards and practicality" has not translated into meaningful actions for teachers. There is a clear disconnect between the policy's demand for modern, student-centered teaching and the reality of untrained, financially strained, and traditionally inclined teachers.

## 7.5 Resource Scarcity and Inflexible Curriculum

The analysis confirms that the chronic lack of resources from basic school infrastructure to a sufficient education budget severely hampers quality enhancement (Objective 1).

Furthermore, the imposition of a federal curriculum that ignores GB's local culture and history, as reported by respondents, creates disconnection between students' lives and their education. This finding aligns with Amir (2020), who argued that national policies often do not meet GB's specific requirements. The strategy's failure to address this curricular incongruity is a significant oversight.

In summary, the analytical discussion reveals that the non-implementation of the GB Education Strategy is not a single failure but a result of interlinked failures in governance, teacher empowerment, cultural contextualization, and political commitment. The teachers' perceptions paint a picture of a system that knows its destination (the 2030 vision) but lacks a functional vehicle and a reliable map to get there.

## 8. Conclusions

## 8. 1 Conclusions of Quantitative Data

Based on the findings, the following conclusions were drawn:

- 1. The provision of free books and financial support for students is important for improving the quality of education because every year, several students leave school because of financial problems.
- 2. Resources are important for improving quality education, and without resources, quality education is not possible. The majority of respondents agreed that without a resource

education system will not improve. Provide facilities for students and teachers because without facilities, policies and curriculum are not implemented.

- 3. Shortage of educational institutions is a big problem in GB; however, the majority of respondents agreed that the provision of enough educational institutions is important, especially in remote areas.
- 4. Dropout rate of girls from schools is increasing with the passage of time because in GB, there are no facilities for girls in schools. Shortage of female schools and lack of transport facilities are causes for the increasing dropout rate of female students. The majority of respondents agreed to provide facilities for female students according to the demands and needs of GB culture for improving female enrolment in schools. Without girls' education development of the economy is not possible.
- 5. Gender discrimination is a symbol of ignorance; however, through awareness, ignorance will be overcome. The majority of respondents agreed that awareness is important for encountering gender discrimination. Gender discrimination in education was too much before a couple of decades ago, but after the implementation of the education strategy of GB 2015 to 2030, gender discrimination has decreased. However, we have to work more on this issue because gender equity is important for national development.
- 6. Monitoring is important for improving our output and performance. Unfortunately, in GB, there was no concept of monitoring. The majority of respondents agreed that regularized monitoring should be in the education department.
- 7. Governance is unnatural and does things on bias; it destroys the foundations of the nation. Appointment and transfer of teachers are totally dependent on political and religious influence. Merit was ignored in the Education department. The majority of respondents agreed that the education department should be neutral and ensure merit during appointment.
- 8. The main purpose of education is to improve values among

students. People complete graduation, but they don't know about ethics and values; however, it is the job of the teacher to develop values among students.

9. The majority of respondents agreed that co-curricular activities are important for improving quality education; however, the education department should arrange sports and other competition programs between schools.

## **8.2** Conclusions of Qualitative Data

Based on findings, the following conclusion was drawn:

- 1. Education strategy is a pathway that guides the new generation about the ideology and national goals of the country; however, curriculum and education strategy are decided future of the nation. In Pakistan and especially GB, we are facing an implementation problem. Unstable policies of government are a big reason because every new government wants to make new polices rather than focusing on implementing existing policies.
- 2. Increase gender equity because it is important for national development. The majority of respondents agreed that gender inequity is a symbol of ignorance and that gender equity is key to success.
- 3. Gender equity was improved by creating awareness through social media and seminars because the majority of respondents agreed that without creating awareness, gender equity is not possible.
- 4. The education department plays an important role in school education; however, the education department should be neutral and appoint teachers on a merit-based basis. Give proper training to teachers to improve the quality of education.
- 5. The education budget should be increased according to the demands of the era because without a budget, teaching learning process is not possible.
- 6. Confidence is important for achieving academic and other success in life; however, in GB, 80% teachers face a lack of confidence problem. If teachers are not confident how it is possible they will improve the confidence level of students. The

majority of teachers agreed that they face problems in life because of lake confidence. To improve the quality of education, need to improve the confidence level of students so they can deal with their life matters.

## 8.3 Triangulation of Quantitative and Qualitative Data

Triangulation means combining both quantitative and qualitative results for a comprehensive picture of the phenomena under study. Almost half population of our country is below the list of poverty however majority of respondents agreed that the provision of free books, free uniforms, and transport facilities is important for improving children's enrolment in schools. Financial support to students is important for improving the literacy rate in GB. Usage of resources is important and ensures a monitoring system. The head of school should be competent because the performance of the school depends on the head teacher.

The majority of respondents agreed that the education strategy may be updated according to the demands of the era. With the passage of time, demands are changing; however, flexibility is important in policies and curriculum. The role of a teacher is important nowadays as compared to the past. Teachers should be the most competent, talented people in society should be teacher unfortunately, during the appointment of teacher's merit was ignored. The government and the education department select incompetent people for teaching. Appointment of teachers is under political and religious influence. Appoint a competent DG and director for the education department. The first purpose of education is to improve values among students. Unfortunately, this purpose is ignored in schools. Students complete their education, but they do not know about values. lack of confidence is a common problem in GB; however, the majority of teachers agreed that they face problems in their lives because of a lack of confidence. The majority of teachers say that improving the confidence of students is a priority in

112

their teaching. Only a teacher cannot overcome the weakness of students without the proper support of the government and the education department. Gender discrimination is a challenge for national development; however, the government, the education department, and teachers play a role perfectly to overcome this challenge and create awareness through social media about the importance of girls' education.

It is important to improve gender equity and provide facilities for students in schools. For improving gender equity, create awareness through social media and arrange seminars. For providing facilities needed for the effective usage of resources. Shortage of educational institutions is a common problem in GB; however, according to respondents, the education budget should be increased and used properly for education. Through monitoring budget will be used properly for education. Quality education may increase through appointing competent teachers on a merit basis and giving them proper training. Bias and unnatural attitude of the education department are the key to all these issues; however, the majority of respondents agreed that the education department should be neutral.

## 9. Recommendations

Based on the conclusions of this study, the following actionable recommendations are proposed for policymakers, the Education Department of Gilgit Baltistan, and other stakeholders:

- 1. It is recommended that the Gilgit-Baltistan (GB) Education Strategy be urgently reviewed and updated to address the contemporary challenges and gaps identified in this study. Furthermore, greater administrative and curricular autonomy should be granted to the GB Education Department, enabling it to adapt national education policies and curricula in alignment with the region's unique cultural, linguistic, and geographical contexts.
- 2. It is recommended that the governance structure of the education system be comprehensively reformed to ensure

- transparency, accountability, and meritocracy. A transparent, merit-based framework should be established for the appointment, transfer, and promotion of teachers and education officials, eliminating political and religious interference
- 3. It is recommended to implement a comprehensive and continuous teacher training program emphasizing modern pedagogical skills, student-centered approaches, and the integration of ICT in classrooms.
- 4. Prioritize the establishment of girls' schools and hostels in remote areas, ensure the recruitment of female teachers, and implement community awareness campaigns to emphasize the importance of girls' education.
- 5. Increase the education budget to meet UNESCO's 5% of GDP benchmark, ensure efficient allocation for basic school facilities and teaching materials, and expand financial support for students from disadvantaged backgrounds.

## References

1. GB Education Department, *Education Statistics Report 2021: District-Wise Census Report.* EMISE Directorate of Gilgit Region, Gilgit.

 $\frac{https://www.google.com/search?q=GB+Education+Department\%2C+Ed}{ucation+Statistics+Report+2021\%3A+District-}$ 

 $\underline{Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region\%2C+Gilgit.\&rlz=1C1WHAR\_en-}$ 

GBPK1175PK1175&oq=GB+Education+Department%2C++Education +Statistics+Report+2021%3A+District-

Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region%2C+Gilgit.&gs\_lcrp=EgZjaHJvbWUqBggAEEUYOzIGCAAQRRg7MgcIARAhGI8CMgcIAhAhGI8CMgcIAxAhGI8C0gEHMjQ1ajBqN6gCALACAA&sourceid=chrome&ie=UTF-8 Last Seen 13-10-2025

- 2. Ibid.
- 3. <a href="http://www.gbdoe.edu.pk/">http://www.gbdoe.edu.pk/</a>

- 4. Benz, Andreas "Education and Development in the Karakorum: Educational Expansion and Its Impacts in Gilgit-Baltistan, Pakistan." *Erdkunde* Vol. 67, Issue. 2, (2013): 123-136. https://doi.org/10.3112/erdkunde.2013.02.02.
- Sk, Samiul, and Kausik Chatterjee, "Relationship between Principles of Modern Education and Islamic Education." *International Journal of Innovative Science, Engineering & Technology*, Vol. 8, Issue. 11 (2021): 180–187. https://doi.org/10.17265/2161-6248/2016.11.003.
- 6. GB Education Department, Education Statistics Report 2021: District-Wise Census Report. EMISE Directorate of Gilgit Region, Gilgit. https://www.google.com/search?q=GB+Education+Department%2C+Education+Statistics+Report+2021%3A+District-Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region%2C+Gilgit.&rlz=1C1WHAR\_en-GBPK1175PK1175&oq=GB+Education+Department%2C++Education+Statistics+Report+2021%3A+District-Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region%2C+Gilgit.&gs\_lcrp=EgZjaHJvbWUqBggAEEUYOzIGCAAQRRg7MgcIARAhGI8CMgcIAhAhGI8CMgcIAxAhGI8COgEHMjQ1ajBqN6gCALACAA&sourceid=chrome&ie=UTF-8 Last Seen 13-10-2025
- 7. Durlak, Joseph A., Celene E. Domitrovich, Roger P. Weissberg, and Thomas P. Gullotta. *Handbook of Social and Emotional Learning: Research and Practice*, (New York, Guilford Press, 2015). <a href="https://www.guilford.com/books/Handbook-of-Social-and-Emotional-Learning/Durlak-Domitrovich-Mahoney/9781462555611?srsltid=AfmBOorBu\_9lqvZiQjOh-yLBg04-NzmfJsbW6ESdQip7dYmPw2KzAcap">https://psycnet.apa.org/record/2015-24776-000 (13-11-2025)</a>
- 8. Masitoh, D., and F. A. Pramesti. 2020. "Gender Inequality in Pakistan Caused by Domestic Factors and Conflict Resolving Based on CEDAW." *Nation State Journal of International Studies* Vol.3, Issue. 2 (2020): 240–257. https://doi.org/10.24076/nsjis.2020v3i2.241.
- 9. Ministry of Education, Government of Pakistan. 2009. *National Education Policy*. Islamabad: Government of Pakistan. <a href="http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf">http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf</a>. (Accessed (2017)

- 10. Farooq, Muhammad Shahid, "Millennium Development Goals (MDGs) and Quality Education Situation in Pakistan at Primary Level." *International Online Journal of Primary Education*, Vol. 7 Issue.1, (2018): 1–23.
- 11. Masitoh, D., and F. A. Pramesti, "Gender Inequality in Pakistan Caused by Domestic Factors and Conflict Resolving Based on CEDAW." *Nation State Journal of International Studies*, Vol. 3, Issue.2, (2020): 240–257. https://doi.org/10.24076/nsjis.2020v3i2.241.
- 12. Rayan, Sobhi, "Islamic Philosophy of Education." *International Journal of Humanities and Social Science* Vol. 2, Issue. 19 (Special Issue, 2012): 150–156.
- 13. Ashraf, M. A., and H. I. Ismat. "Education and Development of Pakistan: A Study of Current Situation of Education and Literacy in Pakistan." *Journal of Education and Human Development*, Vol.5, Issue. 1 (2016): 11-20.
- Rabia, M., F. Tanveer, M. Gillani, H. Naeem, and S. Akbar, "Gender Inequality: A Case Study in Pakistan." *Journal of Social Sciences*, Vol. 7, Issue.3 (2019): 369–379. https://doi.org/10.4236/jss.2019.73031.
- 15. Ministry of Education, Government of Pakistan. 2009. *National Education Policy*. Islamabad: Government of Pakistan: <a href="http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf">http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf</a>. (Accessed January Vol. 4, (2017).
- 16. Benz, Andreas, "Education and Development in the Karakorum: Educational Expansion and Its Impacts in Gilgit-Baltistan, Pakistan." *Erdkunde* 67, no. 2 (2013): 124. https://doi.org/10.3112/erdkunde.2013.02.02.
- 17. GB Education Department. 2021. Education Statistics Report 2021: District-Wise Census Report. EMISE Directorate of Gilgit Region, Gilgit.

 $\underline{https://www.google.com/search?q=GB+Education+Department\%2C+E}\\\underline{ducation+Statistics+Report+2021\%3A+District-}$ 

<u>Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region%2C+Gilgit.&rlz=1C1WHAR\_en-</u>

<u>GBPK1175PK1175&oq=GB+Education+Department%2C++Education</u>+Statistics+Report+2021%3A+District-

 $\underline{Wise+Census+Report.+EMISE+Directorate+of+Gilgit+Region\%2C+Gi}$ 

- lgit.&gs\_lcrp=EgZjaHJvbWUqBggAEEUYOzIGCAAQRRg7MgcIAR AhGI8CMgcIAhAhGI8CMgcIAxAhGI8C0gEHMjQ1ajBqN6gCALAC AA&sourceid=chrome&ie=UTF-8 Last Seen 13-10-2025
- 18. Ministry of Education, Government of Pakistan. 2009. *National Education Policy*. Islamabad: Government of Pakistan: <a href="http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf">http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf</a> (Accessed January 4, 2017).
- 19. Rayan, Sobhi. 2012. "Islamic Philosophy of Education." *International Journal of Humanities and Social Science*, Vol. 2, Issue. 19, (Special Issue, October): 150–156.
- 20 . Farooq, Muhammad Shahid, "Millennium Development Goals (MDGs) and Quality Education Situation in Pakistan at Primary Level." *International Online Journal of Primary Education* Vol. 7 Issue.1, (2018): 1–23.
- 21. Ministry of Education, Government of Pakistan. 2009. *National Education Policy*. Islamabad: Government of Pakistan: <a href="http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf">http://unesco.org.pk/education/teachereducation/files/National%20Education%20Policy.pdf</a>. (Accessed January 4, 2017).

## **Editorial**

The 69th issue of the quarterly research journal "*Noor-e-Ma'rfat*" is here. The first two articles in this issue are related to an analytical and critical review of efforts to revive Islamic civilization in Muslim societies. The first article, entitled "<u>The Contemporary Movement for the Establishment of an Islamic Society: An Analytical Review</u>," argues that the contemporary movement for the establishment of an Islamic society, which has been dated to the 19th and 20th centuries, is, in fact, a political struggle and manifestation.

The author, first, examines the motivations of the contemporary movement for the establishment of an Islamic society. Then, he discusses some excellent examples of this movement, including *Abu al-Ala Maududi's* theory of divine sovereignty, *Hassan al-Banna*'s reformist call, *Syed Qutb*'s revolutionary concept of jihad, and the Islamic Revolution in Iran. He examines the positive and negative points of this movement in details. He also takes an account of some important challenges it faces. Here, the author has formed the opinion that the contemporary movement for the establishment of an Islamic society is a continuous struggle whose future is uncertain, but evolving, in the extremely complex politics of the contemporary world.

The second article is titled "The Role of Humanities in Realizing Modern Islamic Civilization from an Islamic Perspective." According to this paper, humanities not only determine the direction of movement of any society, but also leave indelible marks on the rise and fall of every civilization. On the other hand, these sciences themselves are based on specific philosophies and concepts about man and the universe. Against this background, basing the human sciences on the Islamic concept of the universe is a campaign that ultimately paves the way for the establishment and evolution of Islamic civilization. This article attempts to clarify the way to strengthen the Islamic foundations of the humanities.

The third article in the magazine "Noor-e-Ma'rfat" is titled, "The Social Interpretation of Religion and Allama Tabataba'i: An Analytical Review." This article critically examines the theories and thoughts of sociologists who consider religion and religiosity to be a social phenomenon. The present article consists of an explanation and commentary of the views of Allama Syed Muhammad Hussain Tabatabai in refuting the social interpretation of religion, especially Islam. According to this article, according to Allama Tabatabai, the source of religion is a metaphysical reality and being, namely God Almighty. According to the scholar, religion, before being a social behavior, is a natural, transcendental and divine reality that is completely compatible with human reason consciousness. Therefore, the cause of the birth of religion is not society, but the divine nature of man; although the presence of society is also necessary for the manifestation of religion.

The fourth article in this issue is titled "The Effect of the Linguistic Method in Proving Religious Beliefs as a Model - An Analytical and Applied Study." In fact, this article examines how the rules of language and expression, especially the rules of Arabic grammar and eloquence, are effective and involved in the affirmation of religious, Islamic beliefs and their explanation and interpretations. This article claims that Shia Imami theological scholars took special care to ensure that the general rules of Arabic grammar were fully adhered to in the expression and affirmation of religious beliefs.

Among the *Imamiyyah* scholars of theology, Syed Sharif Razi authored two independent books titled "*Al-Bayan fi Mujahid al-Quran*" and "*Al-Mujazat al-Nubawiyya*". Similarly, Syed Murtaza, in his books such as "*Ghurar al-Fawa'id wa Durr al-Aqla'id*", Sheikh Mufid, in his book "*Tashehih al-I'tikadat al-Imamiyah*", Ibn al-Hasan al-Tabarsi, in his book "*Majma' al-Bayan*", and among contemporary scholars, Sheikh Ja'far Subhani, in his book "*Al-Iqdat al-Islamiyah*", made every effort to adhere to this approach.

The result was that the *Imamiyyah* Shia remained free from personification, simile, and quiddity, etc., in the matter of divine monotheism, and they proved and explained the meanings of the attributes of God Almighty that, in addition to being in complete harmony with reason and tradition, prove that God Almighty is unparalleled in His essence and attributes. The final article in this issue, titled "Challenges Faced in Implementation of Gilgit Baltistan Educational Strategy 2015-2030: Teachers' Perspective", examines educational Gilgit-Baltistan, a region of exceptional in geopolitical importance in Pakistan. This paper examines the challenges and difficulties faced in implementing the 2015-2030 Strategy for the Promotion and Improvement of Education Quality in the region from the perspective of teachers in the region.

In this paper, the author examines those challenges and difficulties. There are also very useful and actionable suggestions to overcome these difficulties that have been hindering and hindering the effective implementation of this strategy.

I hope that the current issue of "*Noor-e-Ma'rfat*" will prove to be an excellent educational resource for the readers. Along with thanking God Almighty for this opportunity, I pray to Him to bestow the best reward and reward on the team of *Noor-e-Ma'rfat* for this good deed. Amen, O Lord of the Worlds!

Editor "Noor-e-Ma'rfat",

Dr. Muhammad Hasnain.

## NATIONAL ADVISORY BOARD

#### Dr. Humauoon Abbas

Islamic Studies Department, Govt. College University, Faisalabad.

#### Dr. Hafiz Tahir Islam

Islamic Studies Department, Allama Iqbal Open University, Islamabad.

#### Dr. Aafia Mehdi

Islamic Studies Department, National University of Modern Languages, Islamabad.

#### **Dr. Syed Qandil Abbas**

International Relations Department, Quaid-I-Azam International University, Islamabad.

#### Dr. Zahid Ali Zahidi

Islamic Studies Department, University of Karachi.

#### **Dr. Muhammad Riaz**

Islamic Studies Department, University of Baltistan, Skardu.

#### **Dr. Muhammad Shakir**

Psychology & Human Development Department, University of Bahawalpur.

#### **Dr. Muhammad Nadeem**

Ph.D. Education, Govt. Sadiq Egerton College Bahawalpur.

#### Dr. Raziq Hussain

International Relations Department, MY University, Islamabad.

## INTERNATIONAL ADVISORY BOARD

#### Dr. Waris Matin Mazaheri.

Islamic Studies Department, Jamia Hamdard, New Delhi, India.

#### Dr. Syed Zawar Hussain Shah

Ph. D. Quranic Sciences and Hadith, Anjuman-e-Hussani, Oslo, Norway.

#### Dr. Syed Ammar Yaser Hamadani

Ph.D Quran & Law, Al Mustafa International University Iran.

#### Dr. Ghulam Raza Javidi

History Department, Katum-un-Nabieen University, kabul, Afghanistan.

#### Dr. Ghulam Jaber Hussain Mohammadi

Ph.D. Quran & Educational Sciences, Almustafa International University, Iran.

#### Dr. Ghulam Hussain Mir

Ph. D. Comparative Hadith Sciences, Almustafa International University, Iran.

#### Dr. Shahla Bakhtiari

History Department, Alzahra University, Tehran, Iran.

#### Dr. Faizan Jafar Ali

Urdu & Persian Organization Pura Maroof Mau U.P. India.

#### Editor-in-Chief & Publisher:

#### Syed Hasnain Abbas Gardezi

M.A. Islamic Studies & Arabic Literature; Principal Jamia Al-Raza, Bara Kahu, Islamabad.

## MANAGERIAL BOARD

**Editor:** 

#### Dr. Muhammad Hasnain

Director Noor Research & Development (Pvt.) Ltd. Islamabad.

Asst. Editor:

#### **Dr. Nadeem Abbas Baloch**

Ph.D. Islamic Studies, National University of Modern Languages, Islamabad.

**Advisor to Editor:** 

#### Dr. Sajid Ali Subhani

Ph.D. Arabic literature, Jamia-tu-Raza Registered, Islamabad.

**Asst.Research Affairs:** 

#### Dr. Muhammad Nazir Atlasi

Ph.D. Quranic Sciences, Jamia-tu-Raza Registered, Islamabad.

**IT Supervisor:** 

#### Dr. Zeeshan Ali

Ph.D. Computer Sciences.

IT Co-ordinator:

#### **Fahad Ubaid**

MS, Computer Sciences.

### EDITORIAL BOARD

#### Dr. Hafiz Muhammad Sajjad

Islamic Studies Department, Allama Igbal Open University, Islamabad.

#### Dr. Ayesha Rafique

Islamic Studies Department, Gift University, Gujranwala.

#### Dr. Abdul Basit Muiahid

History Department, Allama Iqbal Open University, Islamabad.

#### Dr. Syed Nisar Hussain Hamdani

Ph.D. Economics, (Divine Economics), Chairman Hadi Institute Muzaffarabad AJK.

#### Dr. Zulfigar Ali

History, The AIMS School and College, Islamabad.

#### Dr. Roshan Ali

Islamic Studies Department, IMCB, Islamabad.

#### Dr. Ali Raza Tahir

Philosophy Department, Minhaj University, Lahore.

#### Dr. Karam Hussain Wadhoo

Islamic Culture Department, Regional Directorate of Colleges, Larkana.



eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659 www.nmt.org.pk www.nooremarfat.com

Declaration No: 05/2 (54) Press-2009

**Quarterly Research Journal** 



Vol. 16 Issue: 3 Serial Issue: 69

July to September 2025 (Muharam to Rabi Awal 1447 AH)

Recognized in "Y" Category by



**Higher Education Commission, Pakistan** 

## **Editor**

## Dr. Muhammad Hasnain

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1002-153X

E-mail: noor.marfat@gmail.com

Publisher: Noor Research and Development (Private Limited) Bara Kahu, Islamabad.

Publisher Syed Husnain Abbas Gardezi published from Noor Research and Development (Private Limited) Office Bara Kahu after Printing from Pictorial Printers, (Pvt) Ltd. 21, I &T Centre, Abpara (Islamabad).

Registration Fee: Pakistan, India: PKR:1500; Middle East: \$70; Europe, America, Canada: \$150

## **Indexed** in











## Websites







Composer & Designer: Babar Abbas

**Quarterly Research Journal** 





## **NOOR-E-MARFAT**

Recognized by HEC in "Y" Category

Vol. 16 Issue: 3 Serial Issue: 69 Jul. to Sep. 2025

- The Impact of the Linguistic Approach on Proving Religious Beliefs: An Analytical and Applied Case Study
- The Social Interpretation of Religion and Allama Tabataba'i: An Analytical Review
- Challenges Faced in Implementation of Gilgit Baltistan Eduction Strategy 2015 - 2030: Teachers Perspective
- Contemporary Movement for the Establishment of an Islamic Society- An Analytical Review
- The Role of Humanities in Realization of Modern Islamic Civilization from the Perspective of Islam

# Editor DR. MUHAMMAD HASNAIN



Publisher: Noor Research and Development (Private) Limited